
1 

 

 

Universidad de Guanajuato 

 

 

 

Campus León 

División de Ciencias Sociales y Humanidades 

Trabajo de investigación de Licenciatura en Antropología Social 

“Desafiando al tiempo. La composición del sistema tradicional del ekuaro a partir de 

sus manifestaciones simbólicas y ambientales desde su memoria, práctica y vivencia en 

Huanímaro, Gto” 

Alumna: Yessica Liliana Méndez Escobar 

NUA: 480344 

Sinodales: 

Dr. Rubén Ramírez Arellano 

Dr. Víctor Hernández Vaca 

Dra. Elizabeth Araiza Hernández 

 

 

 

 



2 

 

INDICE GENERAL  
Agradecimientos 

RESUMEN ...................................................................................................................... 4 

1)INTRODUCCIÓN ........................................................................................................ 7 

• Pregunta general 

• Preguntas específicas 

• Objetivo general 

• Objetivos específicos 

• Hipótesis 

• Justificación 

• Metodología 

 

CAPÍTULO 2. LA CONSTITUCIÓN DEL EKUARO. ..................................................... 16 

MARCO TEÓRICO....................................................................................................... 16 

• La etnoecología y su forma de construir vínculos. El complejo K-C-P 

• El cerro como creador del ekuaro 

• La composición de la casa 

• La persona y sus sentidos 

 

CAPÍTULO 3 ................................................................................................................ 44 

ANTECEDENTES ......................................................................................................... 44 

• Los p'urépechas 

• Los p'urépechas en la zona de estudio 

• Sistema agrotradicional p'urépecha “el ekuaro” 

• Entorno biocultural de la investigación 

• Territorio de la investigación 

o Huanímaro 

o Los Otates 

o La Tinaja 

CAPÍTULO 4 ................................................................................................................ 73 



3 

 

SERES SIMBÓLICOS DE LA NATURALEZA ............................................................... 73 

• El origen de los lugares encantados 

• Historias sobre los elementos de sustento de la vida 

• Historias sobre la fauna y con la flora 

CAPÍTULO 5 ...............................................................................................................104 

EN TIEMPOS DE AGUAS. ÉPOCA DE LLUVIAS ........................................................104 

• El acomodo y preparación de la vida 

• La siembra 

• Fiestas de San Juan Bautista y el paseo a la cueva 

• Técnicas de protección del ekuaro 

CAPÍTULO 6 ...............................................................................................................158 

ANTES DE LAS AGUAS. ÉPOCA DE SECAS ...............................................................158 

• La historia con la tierra después de las aguas 

• El adiós de la lluvia en el ekuaro 

• La abundancia y celebración en el ekuaro 

• Fenómenos del clima y predicción 

• Mover la tierra para que respire 

REFLEXIONES FINALES ............................................................................................213 

REFERENCIAS: ..........................................................................................................221 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

AGRADECIMIENTOS 

A cada uno de los seres de la sobrenaturaleza, la flora, fauna, personas físicas y anímicas, 
fenómenos climáticos, geografías especiales y con vida, elementos de la naturaleza, 
protecciones con carácter de transformadoras, al tiempo y sus temporadas, a la luna y las 
estrellas por mostrarme la luz en el camino, por dejarme comenzar a entender sobre su 
existencia a través de las cosechas y acompañar mi proceso de escritura sobre sus veredas e 
historias. Sobre todo, al ekuaro por mantener su carácter de existente entre barrancas y 
cerros a través de la voz y experiencia de las personas, ante la casa entre sus paredes y por 
mostrarse entre conocimientos, prácticas y una cosmovisión particular desde la cultura 
campesina con rastros de la cultura purépecha en Huanímaro, Guanajuato. 

 Agradezco a mis papás Esther y Miguel por su paciencia y acompañamiento en todo 
este proceso, no solo de escritura y la licenciatura, sino en la vida, reconociendo a este 
último por su guía, sus historias y sobre todo por sus enseñanzas a través de un sistema que 
no sólo ha contemplado, sino del que ha formado parte desde su nacimiento y desde el que 
se posicionó abierto ante la idea de hablar sobre él. Así mismo a mis tíos y tías paternos y 
maternos ya que a través de sus prácticas e historias me he formado, dando un 
reconocimiento aún mayor a mi tía Nena, José y mi tía Trina por formar parte de mi andar 
en la vida y sin lugar a duda a mi hermano Miguel con quien he crecido y me he formado, 
formulado preguntas y quien ha sido mi mayor compañero en la vida. 

 Dentro del camino hacia este trabajo de investigación, no se hubiera logrado sin la 
ayuda inicial de la Dra. Ivy Jacaranda Jasso Martínez y del Dr. Ángel Serrano Sánchez con 
quienes pude encontrar el marco dentro del cual mis ideas serían mejor planteadas.  

 Así mismo a mis asesores y lectores el Dr. Rubén Ramírez Arellano y el Dr. Víctor 
Hernández Vaca por su paciencia, buena voluntad y gran ayuda a través de sus sugerencias, 
visiones, retroalimentación y lecturas de las que se fue formando poco a poco la escritura 
de este texto. A la Dra. Elizabeth Araiza Hernández del COLMICH Zamora, Michoacán 
que se unió con gran entusiasmo, sugerencias y comentarios.  

 A la Dra. Maricruz Romero Ugalde con quien se fue fortaleciendo en cada clase y 
seminario impartido este trabajo de investigación. Al Dr. Carlos Martínez Paredes quien 
calurosamente me recibió y ayudo a través de sus materiales y su calidez humana al igual 
que su grupo de amigos y colegas.   

 Mis compañeros y amigos de la generación quienes siempre estuvieron para 
sostenerme a través de lo difícil que pudo ser la escritura en momentos. 

 A cada persona en Huanímaro que sin saber lo mucho que necesitaba de su ayuda 
estuvieron siempre dispuestos a contarme con amabilidad y paciencia sobre sus sentires en 
el campo y la vida como la conocieron y la transformaron hasta ahora incluyendo por su 
puesto a la “gente de antes” quienes han trascendido durante, antes o después de este 
trabajo de investigación y con quienes pude contactar con sus voces y actos a través de la 
voz y vida de otros quienes les recuerdan de maneras casi heroicas. 



5 

 

 Cada una de las almas y vidas que se vieron involucradas a través de ellos mismos o 
las voces de otros ya que sin ellos no habría posibilidad alguna de existir en un lugar que se 
fue transformando en cada entrevista, conversación, sonrisa y silencio que fue expresado en 
mi vida transformada por el ekuaro ante este trabajo de investigación en Huanímaro, 
Guanajuato.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

RESUMEN 

“Poco a poco comencé a conocer un lugar lejano en lo que me parecía 

propio para encontrarme con personas que no solo hablan, sienten la 

naturaleza, donde las interacciones están llenas de intuición, sabiduría, 

secretos y algunos miedos que enraízan a las personas a la tierra” (Méndez 

Escobar, Yessica Liliana. 17 de julio de 2024. Bitácora de trabajo de 

campo). 

Despertar temprano, a eso de las 5:00 am, cambiarse rápido y apresurarse a ir por el burro, 

seguir entre la oscuridad la claridad de la luna, la estrella de la mañana e ir escuchando a los 

vecinos de las tierras cercanas ir por el mismo trayecto hasta sus ekuaros. Esperar la hora del 

almuerzo y seguir el trabajo en el surco. Historias como estas es que he escuchado a lo largo 

de toda mi vida, de algunas formas las he visto pasar a través de mis ojos o en su caso, he 

formado parte activa llevando comida a mi familia, comiendo entre la sombra de los 

mezquites, riendo y escuchando con ellos hasta que es hora de que vuelvan a trabajar. 

El ekuaro existe en la zona norte del municipio y es donde esta investigación tiene lugar. 

Este es un sistema que conjunta a la persona, la casa y el cerro. Para aclararlo un poco más, 

si bien se concibe de distintas formas teóricamente, para este trabajo de investigación después 

de estar en campo el ekuaro se considera como una forma en la que se vive y se tiene una 

percepción del mundo ligada a la naturaleza que genera una serie de interacciones entre seres 

y espacios que sostienen prácticas, un corpus de conocimiento ligada a creencias particulares, 

también llamado complejo k-c-p y que será el objeto de búsqueda y registro dentro de este 

trabajo. 

Así pues, entre pasados y presentes, caminos, observaciones, sentidos y la naturaleza que 

este trabajo de investigación tiene lugar.  A través de una búsqueda de la cultura p’urépecha 

en una sociedad campesina y obrera que se mantienen en la zona a través del ekuaro y que 

permanece viva a través de la memoria su práctica. 

 

 



7 

 

1)INTRODUCCIÓN 

Pregunta general:  

¿Cuáles son los saberes tradicionales que se mantienen y existen a través de un conjunto de 

prácticas, un corpus de conocimientos a su vez ligadas a una cosmovisión p’urépecha en un 

sistema como el ekuaro dentro de Huanímaro, Guanajuato?  

• Preguntas específicas: 

¿Cuál es la relación con la naturaleza dentro de un sistema como el ekuaro dentro de 

Huanímaro, Guanajuato? 

¿Qué características tiene el ekuaro a partir de su trascendencia entre generaciones conforme 

a sus funciones simbólicas en el medio ambiente que forma? 

 ¿Cómo se formula la lógica alrededor del ekuaro a través del que se da sentido a la vida? 

¿Cómo se construye la idea del espacio a partir del ekuaro en Huanímaro, Guanajuato? 

 

• Objetivo general: 

Identificar los saberes tradicionales que se mantienen e impactan dentro de la identidad 

biocultural de quienes componen el sistema tradicional del ekuaro en Huanímaro, 

Guanajuato. 

• Objetivos específicos: 

Determinar las características del ekuaro considerando sus manifestaciones simbólicas y 

ambientales en el modo de vida de quienes lo viven y retienen a través de la memoria y la 

práctica.  

Mostrar a partir de la percepción propia y la narrativa de quienes han existido del ekuaro las 

distintas formas en que se configura la relación con la naturaleza a través del tiempo dentro 

de Huanímaro. 

Establecer los componentes del ekuaro a partir de los espacios y momentos que se ven 

interrelacionados en la vida de quienes lo construyen y viven. 

Determinar la zona de permanencia del ekuaro en Huanímaro. 



8 

 

 

• Hipótesis 

En esta investigación se considera al ekuaro como una forma de ver, sentir y vivir en el 

mundo en el que se reproducen técnicas antiguas de una influencia cultural que aún persiste 

en quienes configuran este grupo de personas que le forman parte y a su vez van renovándose 

a través del tiempo y sus cambios generacionales.  

       Se presenta mediante la memoria, practica y vivencia, a través de la formación de un 

conjuntos de conocimientos arraigados mediante una visión del mundo particular que se hace 

más visible a través de la práctica de técnicas, un manejo de tiempos específicos y 

observaciones a partir de lo que se considera como naturaleza, a través de procesos en los 

que se generan grandes intercambios entre seres tanto simbólicos intangibles como 

simbólicos tangibles y físicos que se configuran a través de una zona geográfica en particular, 

en este caso, en Huanímaro, Guanajuato. 

 

• Justificación  

El ekuaro es considerado de distintas formas bajo teorías, que si bien señala en sus 

distintas conceptualizaciones es una forma de siembra tradicional que se mezcla con otros 

elementos. Ya en campo se vuelve aún más compleja y estas conceptualizaciones se ven 

reducidas. El ekuaro para este trabajo de investigación se distingue como una forma de 

existir, hacer, sentir y ver el mundo de una forma particular desde la naturaleza que busca 

sobre todo el equilibrio de la vida que se comparte entre seres y espacios de los que también 

se busca su cuidado. 

La situación actual del ekuaro es riesgosa ya que se ha comenzado a poner en desuso, 

al menos de la forma tradicional en la que se intercalan cultivos desde el maíz, calabaza y 

frijol con otros cultivos silvestres y cultivables. Es por ello por lo que a través del 

entendimiento de este sistema por Franco Gaona et al (2016) se considera como un sistema 

etnoagrforestal dentro del que observa su importancia al contar con varios puntos: 



9 

 

 “Son espacios en los que existe la conservación de especies, generación de 

conocimientos  a partir de factores socio-ecológicos, apoyo a la economía, aprovechamiento 

de las tierras marginales, continuidad de elementos prehispánicos y modernos y se busca el 

equilibrio entre naturaleza y derechos de los seres humanos apegados al buen vivir” (Franco 

Gaona et al., 2016, p. 3363).  

 Lo cual lo logran a través de una forma particular en la que se cuida del otro 

entendiéndolo como parte de su ser y estar en la tierra y por tanto es que se vela por los 

intereses en común de todo ser y espacio del que le forma parte. 

Las implicaciones del ekuaro en la que se formula una manera de existir en el mundo 

son importantes más allá de tener un espacio físico en el que sembrar y a su vez este es 

fundamental. Como lo propone Garibay Velasco (2021) es más como un “espacio de vida los 

cuales son parte del patrimonio biocultural de los pueblos indígenas y campesinos, donde se 

conjunta el capital biológico (recursos naturales) y el capital cultural (conocimientos para su 

aprovechamiento eficiente)” (Garibay Velasco, 2021, p. 126). Por lo que se entrecruzan las 

formas de no sólo generar o tener ingresos a través de la naturaleza, si no que se crean formas 

en que sea un intercambio que beneficie al bien de ambos y su constitución tenido en cuenta 

que todos le son parte al ekuaro. 

Concebir que esta forma de existir el mundo se va diluyendo y es complejo ya que 

sería perder no sólo, aunque muy importante una serie de cultivos y una forma de 

autoconsumo, también se vería reducida lo que estos llevan consigo ligada a toda una manera 

en la que se concibe la vida. Estos espacios como menciona Toledo y Barrera Bassols (2021) 

son el “ eje o el centro que ordena y da sentido a  un manejo integrado de pequeña escala, 

que realiza cada núcleo familiar” (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021, p. 154). El ekuaro 

contiene un entendimiento de los elementos naturales de una forma muy particular, pero ha 

ido modificándose a lo largo de la historia y adecuándose a nuevas formas de llevar a cabo 

estos procesos en conjunto de un nuevo pensamiento y actividades que han impactado a 

quienes integran este sistema cambiando de igual forma las relaciones familiares.  

Este tipo de forma de vida en relación con la persona y su entorno trae consigo el 

entendimiento de que hay varios seres y elementos que se ven relacionados y que en la idea 

de una pérdida resultaría no sólo de seres físicos, si no de seres simbólicos que se ven 



10 

 

implicados en el ekuaro. Se vuelve un peligro ante la pérdida del entendimiento de su alma 

y su vida. Dicho por Boege (2021): “el trabajo en el monte genera una tensión con los seres 

vivientes de la naturaleza, que tienen capacidad de agencia y que velan por el buen resultado 

de las cosechas” (Boege, 2021, p. 184). Por lo que el equilibrio del cosmos al que se busca 

llegar no sólo se encuentra en fenómenos físicos tangibles o visibles, sino también los que 

no se pueden tocar o ver, pero se sienten, existen, se sabe de ellos y están relacionados a este 

mundo natural simbólico que posee una enorme carga en la identidad biocultural de quienes 

se implican y forman parte del ekuaro. 

La persona se vuelve un elemento central de esta forma de existir en la vida, aunque 

no sólo es esta la que produce y genera el enlace entre ella y su medio, el ekuaro formula que 

hay múltiples interacciones y relaciones de unos seres con otros que son igualmente 

fundamentales como las personas. En este caso como lo menciona Guerrero Martínez (2022) 

“la persona está configurada y se forma a partir de la multiplicidad de elementos que se 

conforman en una colectividad que también excede los límites humanos, compartiéndose de 

forma dinámica con el cosmos” (Guerrero Martínez, 2022, p. 83). Por lo que las personas 

implicadas en el ekuaro se vuelven uno de los distintos seres que tienen voz, sentidos y que 

dan opiniones y advertencias sobre lo que ocurre o lo que sucederá a través del tiempo en el 

ekuaro y son tomadas en cuenta sus vidas como fundamentales dentro de todo el sistema.  

 Actualmente, cada uno de los elementos que forman al ekuaro o una mayoría se han 

vuelto seres a los que les comienza a fallar la formas en que conectaban con el mundo natural 

y unos con otros. Las lluvias, los vientos, las aves, los insectos anuncian tanto como las 

personas implicadas pueden interpretar y en los últimos años no se han tenido buenos 

resultados que correspondan con lo que se anuncia y dice por los otros llevando a una especie 

de desequilibrio del cosmos. 

    El ekuaro se vuelve una parte fundamental de Huanímaro ya que es una forma de entender 

y hacer mundo a través de la naturaleza sin quitarle a ningún ser el alma ni la vida. 

Escuchando hablar a todo lo que le forma parte y a su vez, entendiendo que somos necesarios 

todos para el equilibrio del cosmos a través del que no sólo se observan beneficios a pequeña 

escala, aunque sí los hay, si no que se vuelven en espacios en resistencia a través del tiempo 

y el espacio que configuran formas más equilibradas de vivir en él.  



11 

 

     En cada uno de los capítulos y apartados de este trabajo de investigación se buscan las 

diferentes formas en las que el ekuaro vive y se mantiene. A través de no sólo una forma de 

cultivar, si no llevándolo a una parte en la que corresponde fundamentalmente de la identidad 

de cada persona y ser que le forma parte. 

• Metodología 

Al inicio de la investigación comencé por “alejarme” (si eso fuera posible) del ekuaro, verlo 

desde donde yo no he tenido acceso, desde las historias y prácticas que no me han atravesado 

y logré así permitirme conocer una gran parte de las historias cargadas de prácticas, 

conocimientos y una percepción cultural del mundo muy particular. 

Algo de lo que pude darme cuenta fue lo profundamente arraigado de este sistema 

hacia mi persona desde primero, mi acercamiento a las personas que aquí se encuentran 

colaborando desde su voz y desde la tradición oral que otros y otras les han dejado. En 

segundo lugar mi conocimiento de la mayoría de los lugares que se darán cuenta, ya que si 

bien, muchas de las cargas simbólicas que se incluyen no las reconocía, sí ubicaba los lugares 

cuando muchas personas de mi generación ya no lo hacen y en tercero, mi lugar como cercana 

a las personas que entrevisté y que me permitieron usar sus voces en este ejercicio de escritura 

a través de sus vidas ya que realmente nunca nadie fue un desconocido, después de un “¿de 

quién eres?” incluso con quienes fuera más lejana y respondiendo con el nombre de alguno 

de mis abuelos dejábamos de serlo. Así, familiares, amigos y conocidos es que fuimos 

siempre. 

Es así como la autoetnografía fue uno de los métodos de acercamiento a la realidad 

al que pude acceder, entendiendo que como menciona Blanco (2012) “Las autoetnografías 

son altamente personalizadas, textos reveladores en los cuales los autores cuentan relatos 

sobre su propia experiencia vivida, relacionando lo personal con lo cultural” (Blanco, 2012, 

p. 56). Por lo que fue fundamental poder dar cuenta de este sistema a través de las situaciones, 

fenómenos y seres que pude hasta el final de este ejercicio de investigación compartir espacio 

y darles voz a través de mí letra. 

 De esta forma es que me di cuenta de que no podía dejarme de lado en este proceso 

de escritura, ya que a través de estas situaciones de cercanía y conocimiento es que también 



12 

 

se ha logrado este trabajo, por lo que reconozco a partir de la diversidad de situaciones 

analizadas y comprendidas aquí que hubo siempre una forma muy particular de estar en 

campo, en este caso fue muy importante poner el cuerpo en una dimensión fundamental, así 

lo comprendo como Rodríguez Aguilera (2020) propone “poner el cuerpo para volver a unir 

la histórica división entre cuerpo y mente, porque cuando hacemos investigación, lo hacemos 

con todos los órganos, con toda la piel, sentimos y pensamos con todo el cuerpo” (Rodríguez 

Aguilera, 2020, p. 418). Sobre todo, fue fundamental la construcción desde una comprensión 

activa de lo que el ekuaro requería y que iba desde la observación hasta situaciones de sentir 

y comprender desde dentro los distintos fenómenos y vidas que le forman parte a través de 

las formas en que estos se hacen presentes y atraviesan a su vez con mensajes y emociones a 

las personas que los interpretan. 

 Esta particular manera de entablar un registro de lo mayor posible fue a partir de idea 

del pulso autoetnográfico1 desde Calixto Rojas (2022) que propone “la centralidad de 

transformar herramientas metodológicas como la observación participante en una 

participación perceptiva que asuma lo que implica ser un cuerpo, porque percibe, registra y 

analiza lo que atestigua” (Calixto Rojas, 2022, p. 57). A través de esta manera de registrar y 

tomar parte no sólo de una escucha de lo que se me dijo a través de las distintas interacciones 

con las personas, traté de tener una comprensión de lo que sus espacios, fenómenos y seres 

tangibles e intangibles significan y representan para entenderlo de una forma más completa. 

Por otra parte, el “hacer caminos” en el ekuaro es un trabajo y una cotidianidad para quienes 

viven en este sistema, saber quiénes los recorren, de quien cuidarse, aunque sean seres que 

no se ven, puntos importantes para la comprensión de un sistema de temporal, el utilizar más 

allá del sentido de la vista como algunas otras formas de acercarse a lo que se siente en y con 

la naturaleza es sin duda una de las situaciones con las que también se dio la posibilidad de 

acercarme. 

Para estos casos el recurso metodológico que más ayudó en la investigación fue la 

cartografía participativa. Desde Hernández Hernández (2009) es que retomo la idea de que: 

“La cartografía participativa es un proceso de levantamiento de mapas que trata de hacer 

 
1 “El pulso autoetnográfico es un llamado, un reclamo y un intento por mantenernos de cuerpo presente en la 
investigación antropológica” (Calixto Rojas, 2022, p. 57). 



13 

 

visible la asociación entre la tierra y las comunidades locales empleando el lenguaje, 

comprendido y reconocido comúnmente, de la cartografía” (Hernández Hernández, 2009, p. 

4). Por lo que a través de los espacios de quienes pertenecen al ekuaro es que fui tomando en 

cuenta las señales a través de geosímbolos2 (Boege, 2021, p. 184) en los que los espacios, 

delimitaciones de diversos indoles y por distintas fuerzas es que pude aproximarme a lo que 

se comprende como el espacio, sus significaciones naturales y simbólicas que forman parte 

de la construcción de sus vidas.  

 Se tomó en cuenta las medidas, posiciones, sentidos y pasos a través de los cerros y 

ekuaros, cómo se formaron y forjaron a través del tiempo, a partir de los cuales se ha podido 

construir un mundo acercado a las personas. Esto y toda la información de este trabajo se 

obtuvo a partir de distintas interacciones con las personas: entrevistas semiestructuradas, 

platicas informales y recorridos. La mayor parte de entrevistas fue de grupos de 1 a 5 personas 

ya que se buscó la forma en que fuera lo mayormente cómodo para quienes participaron. 

Incluso hubo algunas personas que dada la edad necesitaban ayuda de alguno de sus 

familiares para poder explicarle y decirle más fuerte lo que estaba preguntando. Es así como 

también a través del trabajo con mi familia pude tener recorridos de campo donde se me 

explicó la forma en que el espacio figura y se delimita en el ekuaro y poner en práctica las 

observaciones que me hicieron en algún momento entre platicas y comentarios recordando 

lo que a ellos y ellas les decían generaciones anteriores. 

 Ante un entorno bastante reconocido, lo que traté de hacer fue primero, acercarme a 

los lugares de ekuaros desde mi contexto familiar y así comencé a generar descripciones 

profundas, aunque también a platicar con quienes estaban por ahí y con mi familia. Por lo 

que la mayor parte de información después de las entrevistas fueron platicas que ya sabiendo 

sobre mi trabajo, las personas comenzaron a acercarse para decirme de algunas cosas que 

habían recordado ellas y ellos después de verme y al pasar con regularidad por sus casas o 

lugares de concurrencia procedían a decírmelo, incluso se lo decían a mi papá quien era el 

que mayormente me acompaño en cada entrevista o visita y después llegaba esa información 

a mí. 

 
2 Boege los considera como topónimos que están cargados de símbolos y muchos de ellos representan 
situaciones históricamente sagrados (Boege, 2021, p. 185). 



14 

 

 Las personas a las que me pude acercar fueron un total de 65, al menos con las que 

pude entablar alguna conversación o alguna forma en la que se me dio algún dato o 

información. Fueron de un rango de edad de 25 a los 96 años con una media de 62 a 66 años. 

También señalo algunas personas como el caso de mis dos abuelos que han fallecido antes 

de esta investigación, pero sus historias e identidad ayudaron en cada labor de este trabajo, 

tal como seguramente lo hicieron muchas más personas a través de las narrativas de quienes 

compartieron parte del ekuaro para este trabajo y la vida. 

 A través de estas interacciones más acercadas a mi familia es que algunas prácticas 

también que no se llevaban a cabo ya como la forma tradicional de hacer el nacimiento o 

algunas prácticas en el campo como sembrar semilla criolla volvieron a surgir y pude formar 

parte de estos acontecimientos entre algunos más y otros que pude desarrollar a lo largo de 

esta investigación y posterior a esta como la primera muestra de productos del ekuaro a nivel 

municipal. 

A manera de síntesis sobre los acercamientos que se tuvieron, que cabe resaltar, si 

bien se tuvo el periodo establecido de trabajo de campo en el semestre enero-junio del año 

2023. Al tener esta posición autoetnográfica hago frente a una forma en la que el campo no 

solo es un espacio al que me acerqué en este momento, sino que ha formado parte de mi vida 

desde siempre. Mi posición ante el “ir a campo” se ve atravesada por una realidad que me 

forma parte por lo que coincido con la postura de Rodríguez Aguilera (2020) que menciona 

“cuando vamos “al campo” estamos yendo a otro espejo de nosotras mismas, estamos yendo 

a conocer otra realidad, sí, pero nosotras seguimos experimentando la vida, nuestra vida en 

ese lugar3” (Rodríguez Aguilera, 2020, p. 417). Antes y después del campo, aunque es una 

manera de acercamiento, de observación y emoción distinta, seguirá siendo parte de mí a 

través del tiempo y de los distintos espacios existidos y ocupados.  

El tiempo en el que se genera esta investigación es a través de distintos momentos. 

Fue un seguimiento continuo del ekuaro en el que generaciones de distintas épocas formaron 

parte hasta mí, así que entre memorias y presentes es que se fueron hilando esta serie de datos 

 
3 “Considero que hay que desmitificar esa idea de “ir al campo” como si se fuera a un lugar otro, a un lugar 
lejano a nosotras” (Rodríguez Aguilera, 2020, p. 417). 



15 

 

que dan cuenta de la forma en que de alguna forma ha funcionado y que persiste en la 

identidad en el presente de las personas que lo existen. 

Es así como a través de personas, flora, fauna, fenómenos del clima, espacios con los 

que pude tener contacto en este trabajo de investigación para poder comprender en su 

mayoría la importancia, estructura y sentidos que se ven implicados en esta forma compleja 

en que la vida formula prácticas, un corpus de conocimiento y una cosmovisión particular 

que contiene enlaces con la naturaleza para tener un equilibrio en todos los sentidos y con 

todos los seres que le forman parte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

CAPÍTULO 2. LA CONSTITUCIÓN DEL EKUARO. 

MARCO TEÓRICO 

 

LA ETNOECOLOGÍA Y SU FORMA DE CONSTRUIR VÍNCULOS. EL 
COMPLEJO KCP. 

“Aquí se forma un vínculo que marca de por vida, es uno del que no 

se puede separar, nadie es sin el otro, los otros tienen lugar y sentido por uno 

y uno tiene sentido y existencia con y por ellos” (Méndez Escobar, Yessica. 5 

de agosto de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

Figura 1 

Vista desde el cerro de Huanímaro al sur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. La imagen muestra la vista desde el inicio del cerro de Huanímaro hacia el sur donde se establece el 

municipio. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada el 27 de agosto de 2023. 

 

El objetivo de este capítulo es comprender al ekuaro, no solo como un sistema 

agrotradicional, si no a través de la etnoecología como marco teórico, encontrar las formas 

en que con relación con el entorno natural y bajo un contexto cultural purépecha se concibe 



17 

 

y se vive bajo conexiones estrechas a través de elementos clave dentro del ekuaro como lo 

son las personas, el cerro y la casa. 

“Nosotros antes pensábamos que este era todo el mundo, no pensábamos que hubiera 

o existiera algo más allá de esto” me dijo mi papá mientras veíamos el horizonte en el 

amanecer sobre el cerro de Huanímaro, todo ahí se veía extenso los cerros de Michoacán de 

los que tanto me habían hablado ya sobre la llegada de las lluvias, el cerro de Culiacán se 

alzaba justo como uno de los puntos más altos. Toda la vista era como un gran muro, después 

de todos esos cerros no se veía nada más, había una tenue neblina, estaba bajo nuestra vista 

pasando los cerros y ahí era imposible no contemplar su mundo, ahí estaba todo y nosotros 

formando parte de ese lugar. Lo único que pude decirle mientras él se burlaba de sus palabras 

fue “es que antes sí era este todo su mundo”, se quedó pensando y se paró a ver toda esa 

inmensa vista que teníamos de los cerros verdes por la temporada y solo asintió. 

La etnoecología en este trabajo se ha construido con un fuerte vínculo de cada una de 

las palabras, historias, sonidos, silencios y pasos de cada uno de los seres vivos y con vida 

que aquí se encontraron coexistiendo. Gracias a esta propuesta es que pude tener un 

acercamiento a la realidad de una forma distinta.  

De acuerdo con Toledo (2018), uno de los puntos clave para la etnoecología es el 

entendimiento de las complejas relaciones desde las personas a quienes he decidido 

acercarme. A través de esta visión no se genera un punto de vista fraccionario del mundo, si 

no que se observan las relaciones y los vínculos en los que se observa la realidad como 

interdisciplinaria (Toledo M et al., 2018).A través del lente de la etnoecología pude tener un 

panorama amplio de los procesos y las complejidades de la vinculación de unos seres con 

otros para llegar al equilibrio de su cosmos a través de su conjunta fuerza y trabajo. 

 Así mismo se considera por Toledo y Barrera Bassols (2021): “la etnoecología ofrece 

un marco conceptual y un método para el estudio integral de los procesos de la apropiación 

humana de la naturaleza” (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021, p. 148). En este trabajo no 

sólo se trata de la apropiación del humano con la naturaleza, sino de cómo la naturaleza se 

establece como portadora de fuerza ya que puede apropiarse del humano, es una relación en 

la que hay reciprocidad en los actos y en la existencia misma. 



18 

 

 Entre las variadas definiciones que se establecen sobre la etnoecología Toledo (2018) 

menciona:  “etnoecología es aquel campo de la ciencia dedicada a estudiar el complejo k-c-

p y las sinergias, procesos y patrones que surgen de las relaciones entre esas tres dimensiones 

en torno a la naturaleza” (Toledo M et al., 2018, p. 6). El complejo bajo el que la propuesta 

de la etnoecología se forma y analiza es el Kosmos, corpus y praxis y cada uno de estos 

componentes son entendidos como parte de la sociedad que se estudia, en este caso una 

sociedad campesina en la que se posee un sistema agrotradicional con un contexto histórico 

purépecha, en este caso, el ekuaro.  

Tomando en cuenta esto último, con la idea de una sociedad agrotradicional con la 

que he tenido acercamiento y hasta cierto punto he formado parte, se me dio acceso a partir 

de la memoria y algunas prácticas de las personas que poseen y han desarrollado esta forma 

de hacer mundo a lo largo de sus generaciones ya que como lo menciona Toledo y Barrera 

Bassols (2009): “las sociedades tradicionales albergan un repertorio de conocimiento 

ecológico que generalmente es local, colectivo, diacrónico y holístico” (Toledo M & Barrera 

Bassols, 2009, p. 71). Esto a través de su entorno y tiempo en el que teóricamente se ha 

tomado en cuenta como un vasto conocimiento de importancia fundamental para la existencia 

de una identidad cultural única. 

 Otra definición más reciente de la etnoecología es el siguiente:  

“La etnoecología puede definirse como un abordaje interdisciplinario que 

explora las maneras como visualizan la naturaleza los diferentes grupos humanos 

(culturas), por medio de un conjunto de creencias y conocimientos, y cómo en 

términos de esas imágenes tales grupos utilizan o manejan sus recursos 

naturales”(Toledo M & Barrera - Bassols, 2021, p. 147).  

 A través de este abordaje es que se coincide con la idea de Toledo (2018) en trabajos 

anteriores con respecto a que: “la naturaleza es apropiada y visualizada por los seres humanos 

a través de una pantalla de creencias, conocimientos y prácticas” (Toledo M et al., 2018, p. 

4). Y es así que siguiendo esta idea para la comprensión de este complejo etnoecológico que 

se puede entender de esta forma: “A toda praxis corresponde siempre un corpus de 

conocimiento (o a toda «vida» material siempre corresponde una «vida simbólica»)” (Toledo 

M & Barrera Bassols, 2009, p. 60). Es por ello por lo que en realidad ninguno de estos tres 



19 

 

elementos (Kosmos, corpus y praxis) puede ser separado del otro. Ya que se explica y 

conjuntan en un mismo espacio en una diversidad de actividades sujetas al tiempo que 

contienen un contexto natural y cultural muy específico. 

o Para la definición correspondiente a estos puntos sobre el corpus, praxis y el 

kosmos las siguientes definiciones: 

 El corpus: “Entiende la identificación, clasificación y valorización de los 

componentes y los procesos del ecosistema que la cultura se apropia (flora, fauna, 

vegetaciones, suelos, rocas, geomorfología, aguas, fenómenos climáticos, entre 

otros)”(Toledo M & Barrera - Bassols, 2021, p. 148). 

La comprensión del conocimiento personal se retoma a través de lo que Garrido Rojas 

(2013) menciona en su trabajo, se debe a un repertorio de información completo a la que un 

solo individuo está expuesto y a su vez pone en práctica y va acumulando a partir de 

experiencias propias, experiencias transmitidas y experiencias similares en la generación 

contemporánea (Garrido Rojas, 2013). Cada persona en particular hace suyos los 

conocimientos con la experiencia que va conjuntando a través del espacio y tiempo en los 

que vive. Aunque también son fundamentales los conocimientos grupales a través del que las 

distintas experiencias se conjuntan formando un repertorio extenso y comprobado por gran 

parte de la sociedad en la que se existe. 

Por su parte, la praxis: “La praxis abarca todas las conductas involucradas en la 

procuración o producción de recursos (agricultura, cría de animales, cacería, pesca y 

recolección, así como el procesamiento o manipulación de éstos en la fabricación de 

alimentos, medicinas, herramientas, utensilios, indumentaria, viviendas  y otros)” (Toledo M 

& Barrera - Bassols, 2021, p. 148). 

Se retoma la idea de Garrido Rojas (2013), el cual mantiene la comprensión de una 

coexistencia con el medio, en el que se establecen distintos grupos indígenas y campesinos 

donde la relación del humano, la naturaleza y lo que implica para ellos la totalidad de su 

entorno, la praxis va formándose, acumulándose y manteniéndose o cambiando a partir de la 

continua comprensión de los materiales y territorio en donde se encuentran estos grupos 

(Garrido Rojas, 2013). A cada una de las prácticas que se mantienen, retienen o renuevan, 



20 

 

también corresponde una serie de técnicas que van ligadas con el paso del tiempo y lo que 

con ello se ha transformado el medio y esta utilización de a través del cuerpo, de y con las 

herramientas que con el van cambiando. 

El Kosmos: “Coincide con lo que se conceptualiza como la cosmovisión de la cultura, 

incluyendo mitos, ritos, fiestas, celebraciones, relatos, etc.” (Toledo M & Barrera - Bassols, 

2021, p. 148). 

La comprensión del mundo y la manera de ver la vida a partir de un continuo contacto 

con la naturaleza explicada a través de historias y mitos forman las creencias que en este 

caso, tienen que ver con la concepción cósmica desde lo precolombino, aunque tomando en 

cuenta el continuo contacto occidental en sus muchos sentidos que también se ha ido 

estableciendo, modificando y edificando el kosmos actual de estos grupos (Garrido Rojas, 

2013). Estos relatos, cuentos o historias como son compartidas se vuelven parte de la 

cotidianidad para explicar el comportamiento del medio y de nosotros en él, poniéndolo así 

en perspectiva desde narrativas donde se expresan distintos pensamientos y prácticas 

simbólicas a través de una historia en común. 

A partir del presente trabajo de investigación sobre el ekuaro en Huanímaro, 

Guanajuato es que contemplo un modelo de explicación en el siguiente mapa conceptual en 

el que se enmarca a partir de la propuesta etnoecológica presentada por (Alarcón Cháires, 

2008) como una forma de explicación de las relaciones que existen entre los diversos 

componentes de este sistema tradicional purépecha. 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

Figura 2 

Esquema general de la composición del ekuaro por sus componentes principales. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. El esquema muestra la forma en que los distintos elementos del sistema del ekuaro existen y se ven 

interrelacionados para la existencia del equilibrio. Mapa conceptual de elaboración por Méndez Escobar, 

Yessica Liliana en 2023. A partir del esbozo del trabajo de (Alarcón Cháires, 2008). 

 



22 

 

 

Al centro se posiciona el objetivo de este mapa y de la investigación entera que es la 

composición del ekuaro y a partir de este cómo es que se construye y se forman relaciones 

que tienen que ver con tres seres que están interrelacionados y que a partir de ellos se puede 

constituir el sistema. En este sentido, los tres seres fundamentales al centro: casa, cerro y 

persona están interrelacionados a partir de este sistema agrotradicional, es decir, uno no es 

sin el otro y a partir de ellos es que se configuran los demás, ya que las conexiones y las 

alianzas se forman desde estos primeros tres fundamentos al ser el punto de nacimiento, 

crecimiento y entendimiento en el mundo de esta forma particular.  

Dentro de la lógica mesoamericana y de las formas de cosmovisión expresadas por 

distintas culturas es que se contempla por Toledo y Barrera Bassols (2021) el cosmos formado 

por una “geometría simbólica, además, transescalar pues los cuatro puntos cardinales(las 

cuatro esquinas del mundo) y su centro están presentes desde el cuerpo humano, la casa, la 

milpa y el conjunto del entorno” (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021, p. 155). Por lo que la 

construcción de la vida de los humanos dentro de este tipo de sistemas abarca más elementos 

que solo el cuerpo ya que en la construcción de relaciones existe la coexistencia fundamental 

en la que se establece la vida. 

Con ello es que, la persona se compone de una persona física con un uso de sus 

sentidos corporales de manera especial a la cual corresponde un alma. La casa que se extiende 

al cerro en la construcción del ekuaro como este sistema de traspatio, permite a su vez 

conectar con otras formas de vida y tiene siempre el acompañamiento de la persona. Esto se 

verá con más detalle en los apartados siguientes para la comprensión del ekuaro.  

 Siguiendo con el mapa luego de estos tres componentes, le siguen los que forman 

parte de los tres elementos del complejo k-c-p como la protección que tiene que ver con 

símbolos religiosos y rituales a partir del cuerpo. Los 4 elementos: agua, fuego, viento y tierra 

y su forma de tener repercusión en el entendimiento de la vida a partir de seres simbólicos, 

la flora y la fauna. El tiempo que se separa en la temporada de lluvias y la temporada de 

secas. Y diversas observaciones astrológicas referentes al sol, las estrellas y la luna que serán 

expuestas en los apartados y capítulos siguientes. 



23 

 

 Estas zonas en las que se van generando entrelaces y espacios donde se ven 

representados distintos sentidos y elementos de la naturaleza, enmarcan la búsqueda y 

creación de un cierto equilibrio. A manera de un balance entre lo humano y lo natural, donde 

lo diverso y lo divino se muestra, se coexiste y se significa (Toledo M & Barrera - Bassols, 

2021). Esto a través de representaciones simbólicas y significativas en las que la cotidianidad 

tiene lugar, espacio y tiempos. 

 Todos estos componentes dentro de este complejo K-C-P, donde las prácticas, el 

conjunto de conocimientos y la cosmovisión estarán en situaciones y momentos que los 

conectan unos a otros o, mejor dicho, a unos con otros. Todos estos componentes están 

sujetos a un contexto natural, en este caso, el cerro de Huanímaro y a partir de este lugar es 

que se establece también sobre un contexto cultural purépecha. 

  Cada uno de estos elementos si bien están separados así para poder identificar cada 

componente en el sistema, no quiere decir que así sea en la vida de quienes existen en el 

ekuaro, antes bien, cada uno de estos elementos se ven relacionados, conviviendo y 

vinculándose para darle sentido y existencia al ekuaro.   

A partir de los primeros tres componentes: el cerro, la persona y la casa es que se 

establecen en los siguientes apartados la forma en que se interrelacionan y se forman parte 

unos a otros explicando cómo es que se podría comprender al ekuaro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 

 

• EL CERRO COMO CREADOR DEL EKUARO  

“¿me escuchará tecleando sus actos?, ¿sabrá que sé que sé sobre su 

vida?, ¿me reconoce tanto como yo a él?, ¿ha sentido mis pasos recorriéndolo 

como yo a él su inmensidad?, ¿me imagina tanto como yo lo hago pensando 

en sus formas, en sus relieves y en su naturaleza?, no tengo idea, pero hay algo 

que sé, su conexión con las personas es fundamental para la vida y, con suerte 

la próxima vez que nos veamos seamos más unidos, o tal vez ya lo somos, sin 

estar presentes físicamente ya que vamos más allá de eso” (Méndez Escobar, 

Yessica. 6 de agosto de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

 

 

Figura 3 

Vista de las peñas en el cerro de Huanímaro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Fotografía que muestra el paisaje que se mantiene entre los caminos de los ekuaros en Huanímaro. Fuente: 

Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 31 de julio de 2024. 

 



25 

 

El objetivo de este apartado que es identificar la relación que hay en la configuración del 

cerro a partir de las personas como un lugar que se extiende de la composición de la casa 

donde se consolida el sistema del ekuaro y se va a captar algunas de las ideas principales 

sobre el cerro y su importancia como parte fundamental de este sistema agrotradicional. 

 Las características naturales de uno de estos sistemas agrotradicionales como se le 

considera al ekuaro significan mucho en la construcción de las prácticas, conocimientos y 

creencias que en él se establecen. Tal como lo señala Garibay Velasco (2021): 

“Los bosques, selvas, desiertos, costas y humedales en México, constituyen 

una diversidad de ecosistemas habitados por más de 60 grupos de pueblos indígenas 

y campesinos, que durante siglos han interactuado con su entorno y en su interacción 

han creado culturas diversas adaptadas a condiciones ecológicas específicas” 

(Garibay Velasco, 2021, p. 122).  

 En el caso de estudio, toda la falda del cerro en Huanímaro y alrededor en las 

barrancas hay ekuaros. Claro que no es en todas partes, pero los hay en estos lugares 

mayormente. Esto incluye y caracteriza a las zonas que abarque en este trabajo de 

investigación: Otates, La Tinaja y una parte de cabecera municipal. 

 El cerro en esta composición del ekuaro parece ser quien toma el papel de hacer y 

mantener en existencia al mismo. Es como si la tierra y la geografía en estas zonas fueran las 

que han propiciado que siga en existencia. Considero que el ekuaro es un lugar que se resiste 

a dejar de ser y dejar de estar vivo por su lugar de localización en el cerro. Esto no permite 

la entrada de maquinaria grande como tractores, ni el uso de riego. Así se mantiene una forma 

de trabajo manual y de temporal que hace que se sigan manteniendo técnicas y conocimientos 

que son trascendentales para poder trabajar con este sistema y en este trabajo de investigación 

se puede llegar a un entendimiento local del cerro no solo como un componente físico, sino 

un ser vivo.  

 

 

 



26 

 

Figura 4 

Ekuaro en Huanímaro sobre la ladera del cerro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Un ekuaro frente a uno de los cerros de Huanímaro. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada el 

13 de agosto de 2023. 

El ekuaro a partir de algunas traducciones se define de algunas de estas formas:  

“Ekuaro, ecuaro o ekuarhu (ekuaɹu = patio) es un sistema etnoagroforestal 

tradicional complejo propio del estado de Michoacán y de los P´urhépechas o Tarascos”. 

Es conformada primordialmente por ser el “patio”, es “una prolongación de la habitación 

purépecha, donde se encuentra la troje, la crianza de ganado mayor y menor y practica la 

asociación de cultivos de diferentes estratos alrededor de la casa” (Franco Gaona et al., 

2016, p. 3357).  

Es así como considero el ekuaro que ocupa un espacio en el cerro no deja de ser casa, es 

más bien como una extensión de esta en el espacio físico. 

 En Huanímaro, se configura el ekuaro como espacio de siembra en el cerro, pero no 

funciona de una manera menos cercana que el ser el patio. En casi todas las entrevistas que 

realicé preguntando por ¿cómo es que se sentían o cómo sentían al ekuaro hacia ellos? las 

personas respondieron de diversas formas hablando de la gran cercanía con esta tierra y en 

una de ellas se dijeron estas palabras por el señor Hermilio Vargas Sandoval: “yo quiero al 

ekuaro como mi casa, bueno, es que es mi casa y por eso la cuido así”. Es por ello por lo que 



27 

 

el ekuaro sigue siendo el patio, pero trasladado al cerro, es una extensión de la casa en el 

cerro. 

 Tenemos entonces que el cerro es el lugar en donde se establece en Huanímaro el ekuaro. 

Esta parte del ekuaro como la zona de cultivos se considera localmente como pedazos 

pequeños de tierra que están en el cerro que tienen melgas, es decir, estás porciones de 

terrenos se separan por cercas de piedras y estos espacios constituidos por cada una de estas 

cercas es una melga.  

Figura 5 

Un ekuaro mezclado entre melgas de agave y maíz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. La formación del ekuaro entre las melgas de distintos cultivos. Fuente: Méndez Escobar, Yessica 

Liliana. Tomada: 16 de julio de 2024. 

Hay una gran relación entre la composición de la milpa y el ekuaro, y si bien, se tienen 

algunas definiciones sobre lo que son los dos, iremos viendo cómo es que a través del mismo 

conocimiento tradicional de la concepción de los espacios es que sí se vuelve distinto en 

Huanímaro el sistema del ekuaro. 

 



28 

 

o Una definición de la milpa: 

“La milpa como agroecosistema se fue construyendo y perfeccionando 

gradualmente, mediante la inserción de nuevas especies domesticadas o bajo la 

domesticación, y su articulación y armonización hasta alcanzar policultivos de hasta 

20-30 especies, con la trilogía maíz, frijol, calabaza” (Toledo M & Barrera - Bassols, 

2021, p. 151). 

 

o Por su parte el ekuaro: 

“el ekuaro es un huerto que se encuentra cerca o al lado de la casa, con 

múltiples especies de plantas perennes y anuales (maíz, frijol, vegetales, frutales y 

otras plantas cultivadas de manera intensiva) asociadas con silvestres y en ocasiones 

con animales” (Franco Gaona et al., 2016, p. 3364). 

 

A través de información etnográfica Miguel Ángel Méndez Martínez (mi papá) quien 

trabajó mucho tiempo en tierras ajenas y propias a su familia también notó la distinción entre 

la milpa y el ekuaro. Si bien la milpa puede estar en el mismo espacio y en la misma forma 

que el ekuaro, hay algo que no es para nada igual y es que al ekuaro se le tiene un cariño 

especial, como si fuera algo más cercano y por tanto fuera tomado en cuenta con más afecto; 

es el lugar donde se llega a desayunar, a donde se va a descansar y donde si a la milpa ya se 

le metía algún líquido o agroquímico, al ekuaro no, todo es a partir de la mano del campesino, 

todo es más cuidado. 

 Patricia Rangel recordando el ekuaro de su papá también dijo “si me acuerdo mucho 

de que ahí tenía su ekuarito al lado de la milpa mi papá, si íbamos mucho para allá”. Haciendo 

esta distinción entre milpa y ekuaro, aunque se estuviera en el mismo espacio. 

 Cada vez que íbamos al ekuaro de mi abuelo materno era algo muy familiar, había 

ganchos para la fruta de los árboles que ahí había: guayabos, aguacates, duraznos entre 

árboles locales como los mezquites, tepehuajes, huamúchil, pinos y algunos ocalos. Cuando 

no lo encontrábamos en su casa ya sabíamos dónde estaba, seguramente estaba en su ekuaro, 

lo sabíamos también por el rastro entre los caminos adentro del ekuaro que íbamos 

encontrando con una oz, algún azadón o en su caso alguna bolsa de mandado con la que iba 



29 

 

y cargaba su agua y las dejaba por ahí en alguna pequeña rama generosa que tenía la posición 

correcta para soportar el peso de la bolsa. 

Está distinción a partir de los resultados en campo resulta ser más bien de una cuestión 

emocional que se envuelve a través de la composición misma del ekuaro, se trata distinto a 

la milpa ya que esta parte del cerro es parte de la casa misma, por lo que hay un tacto más 

minucioso ya que la casa es un lugar bastante particular el cual forma parte de la persona, por 

lo que estos componentes están encarnados el uno en el otro y es por ello este cuidado. 

 

• LA COMPOSICIÓN DE LA CASA 

“Y cuando se empieza la vida se pone una parte de ellos y ellas aquí 

adentro, entre sus paredes, entre el adobe y la cantera y así es que se empieza, 

dejando el ombligo en su casa porque se le pertenece, poniendo el primer diente 

para asimilar el crecimiento de cada persona y para terminar el ciclo de la vida 

física se acaba bajando a la tierra, diciéndole que ahora le formamos parte y que 

nos reconozca como suyos” (Méndez Escobar, Yessica. 7 de agosto de 2024. 

Bitácora de trabajo de campo). 

Figura 6 

La formación de una casa con canteras en Huanímaro. 

 

 

 

 

 

Nota. Pared de una casa antigua en Huanímaro de 

cantera. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada el 26 

de febrero de 2024. 

 



30 

 

El objetivo de este apartado es distinguir los componentes de la casa al mismo tiempo de su 

construcción a partir de los componentes del cerro y de la persona para poder tener una visión 

clara de lo que en este sistema se configura como casa, cómo se ve apropiada por la persona 

y viceversa. 

Entrar a la casa de mis abuelos siempre fue una fantasía, eran lugares sumamente 

coloridos y llenos de vida. Por ejemplo, la casa de mi abuelo paterno Margarito Méndez 

González, que era a la que más acudía cuando era niña para jugar con mis primos era muy 

interesante. Era una casa muy grande, alrededor de 20 mts por 30 mts. Había dos puertas, 

una era para la casa que hicieron más reciente y era mi entrada menos favorita. La otra es la 

de la casa vieja, era una puerta de las que tienen un seguro que se tiene que ir jalando poco 

a poco, pero se podía abrir por la parte de la calle, solo eran barrotes y eran lo bastante 

alejados unos de otros como para que cualquier persona pudiera meter la mano y abrir.  

Se podía ver desde ahí el patio y la pared de la casa más reciente, la cual siempre estaba 

llena de macetas de plantas con flores o en algunos casos, con plantas de chile, algunas 

plantas medicinales como la manzanilla, el romero y el estafiate. Del otro lado de estaba una 

pared y como si fuera un pasillo estaban las escaleras de piedra con algo de cemento con un 

baño y al lado una cocina, esa era la casa antigua, solo había eso, una cocina y un cuarto. La 

cocina para 9 personas, 2 hermanas y 4 hermanos de mi papá, mi abuelo y mi abuela, así es 

que se vivía en un suelo de tierra, bien aplanada siempre por mi abuela Elena, que alrededor 

del día barría y echaba agua para que se hiciera el menor polvo posible para cuando llegaran 

a dormir en petates enormes que se compartían por dos o tres niños. 

 Estos cuartos son de cantera y adobe, un techo con vigas de madera y tejas. Después 

de esta parte de la casa, lo que se extiende es el patio. Hay una separación entre lo que es 

patio donde había macetas, algunos animales como los perros y donde iban los adultos a 

sentarse mientras conversaban. Por ahí también dejaban los arados de las mulas cuando iban 

a trabajar.  Luego está el corral, hay varias secciones de este: donde están las chivas, que es 

a un lado del patio y colindando con la casa vecina que se encuentra rodeado de una cerca de 

metal aunque antes en la infancia de mi papá eran ramas la separación, luego está el corral 

más grande, hay una sombra donde hace años había un par de mulas, un burro que estaba en 

el pie de un árbol de mezquite que se mantenía firme a pesar de los años y todo por ahí estaba 



31 

 

lleno de gallinas, gallos de los que había que cuidarse y sus pollos. Con ellas también estaba 

un patio con árboles: un toronjo, limón, guayabos y papayos. 

  Por el corral de los animales de carga (burro y mulas) estaba un fogón, ahí yo lo vi, 

hacían tortillas recién hechas por la mañana y antes de morir mi abuela ahí también cocinaba 

todo. Seguía en el mismo lugar hasta hace algunos años en los que ya no he ido a esta casa. 

 La casa de mi abuelo materno Trinidad Cabrera Alcantar es un poco similar en cuanto 

a espacios, pero siempre se ha mantenido en cambios constantes.  Su casa está un poco más 

cerca del centro de Huanímaro que la de mi abuelo paterno. Su tamaño es de las mismas 

dimensiones de la de mis abuelos paternos, de alrededor de 30 mts por 20 mts, ocupa de uno 

de sus lados casi la mitad de la cuadra. La historia de cómo es ahora también es algo similar 

a la de mi abuelo paterno, hay una casa que es la que es más vieja y la que es más reciente, 

incluyéndosele otra que es de uno de mis tíos, pero que no tiene acceso a la casa de mi abuelo.  

Tiene varias entradas: la que era el corral de las chivas y que ahora es de un par de 

caballos, una que es para la casa vieja y una más ahí porque también solían tener una tienda 

de abarrotes, luego a la vuelta de la calle está el portón, que da al patio, ahí hay guayabos, 

naranjo, aguacate, limo, manzano y un mango. Sobre cada una de las bases de cemento que 

tienen los árboles está lleno de macetas con flores, algunos tienen matas de chile y 

zarzamoras, también hay una zona donde se planta manzanilla, romero, ruda, yerba buena y 

té de limón. Antes de que mi abuela muriera era un poco similar, solo que no tenía divisiones 

o lo que llamamos cajetes que hicieran como esa separación con cemento entre los árboles y 

lo demás del jardín.  

Ellos también tenían animales: un burro, perros, chivas, cucunas, gallinas y puercos, 

solo que todos tenían sus corrales y ni uno interactuaba con el otro.  

La relación que la familia y cada uno de sus integrantes tienen con la casa, con 

respecto al ekuaro como zona de cultivos es muy similar, es cuidado cada espacio a partir de 

distintas prácticas con relación a la temporada del año, los cuatro elementos y las 

observaciones astrológicas. Uno de los mayores rasgos de la conexión entre la persona y la 

casa es que esta se ve involucrada ya desde el nacimiento a su conexión con la tierra y en 

este caso, con la casa y su extensión al cerro en el ekuaro. 



32 

 

 

❖ En el nacimiento: 

Alguna vez me contó mi papá muy entusiasmado que él con uno de sus amigos Manuel 

Robledo se habían acordado de que algo que hacían antiguamente las mamás en los días de 

nacimiento de los niños.  

Dejar el ombligo del recién nacido ya que se le haya caído naturalmente en algún 

hoyo que encontraran las mamás con el tamaño suficiente para que entre la cantera o el adobe 

abrazaran y contuvieran a través del tiempo a quienes a esa casa pertenecían.  

Mi papá recuerda que justo en el único cuarto que tenían, que está hecho de cantera 

su mamá puso los ombligos de sus hermanos y ahí está el de él también. De una manera 

delicada, hacía una pequeña bolita de cada uno de los ombligos y entonces buscaba algún 

lugar de la pared que tuviera el tamaño justo para poder contenerlo y así se ha quedado ahí 

hasta ahora. 

 

❖ En el desarrollo: 

Mi tía abuela Ma. Trinidad Cabrera Ochoa también recordando entre las cosas que se hacían 

entre estos tránsitos de vida fue dándose cuenta de algo de lo que ella también había 

escuchado que se hacía entre las familias y la casa. Esto era que el primer diente que se le 

caía a los niños también era puesto entre las paredes.  

 Casi como avisando que después de que se dejó el ombligo y se comenzaron a sentir 

sus pasos entre la casa, ahora ya también entraba en una nueva etapa de crecimiento a partir 

de la que una de las señales era ese primer diente. 

❖ En la muerte: 

En el rito funerario de la persona hay algo muy especial que enmarca no solo la relación casa-

persona sino con la tierra misma. 

 Mi papá recuerda que cuando moría alguna persona antes, se mandaban hacer los 

ataúdes a las carpinterías porque no había funerarias, se ponían inicialmente los cuerpos en 



33 

 

la mesa, o en alguna parte donde se pudiera estar mientras. Ya que se comenzaban los rezos 

había uno muy interesante, ya que dentro de la casa y en el ras de suelo, en la tierra es que se 

bajaba a la persona para comenzar a rezar de forma especial, si bien ya no recuerda a detalle 

lo que se decía, reconoce aún que eran palabras referidas hacía la tierra para que reconociera 

a la persona ahora que ya no estaba más en el plano físico como parte de ella. 

  

• LA PERSONA Y SUS SENTIDOS  

“Y la gente de aquí nunca muere, vive en la brisa, avisan de su 

presencia con la llegada de las calandrias y los colibríes, se encargan de 

recorrer sus pasos y saludar con calidez en esos momentos de tránsito entre la 

vida corporal y la espiritual a quienes se encontraban en su camino. Tal vez 

también están aquí, entre mis letras mostrando sus voces vivas diciendo que 

no me olvide de ellos” (Méndez Escobar, Yessica. 8 de agosto de 2024. 

Bitácora de trabajo de campo). 

 

Este apartado tiene como objetivo comprender a la persona a partir de su contacto y conexión 

con su entorno a través de las distintas formas que utiliza para reconocer las fuerzas y 

elementos que conviven con ellas y su composición a través de historias de lo que es para las 

personas que forman parte del ekuaro la vida reconociendo su cuerpo espiritual. 

 Para lograr esto se separa en dos secciones este apartado teniendo como tema inicial 

a la persona física seguida de la persona espiritual para comprender los alcances de lo que se 

comprende, practica y concibe como vida humana. 

❖ Persona física: 

Para entender cómo es que funciona en esta propuesta de análisis del cuerpo físico 

habrá que separar los sentidos de una forma en la que se pueda comprender a la persona desde 

quien siente a través de la piel, quien escucha su entorno y sabe comprenderlo. A través de la 

comprensión con distintas formas: sobre todo entre sonidos y sensaciones, es que propongo 

aquí la complejidad de la persona a partir de un cuerpo físico.  



34 

 

En la concepción de lo corporal se comprende desde lo que se concibe como humano, 

tal como lo propone Martínez González (2018): 

“La propia concepción de lo humano implica un dialogo con el medio y el 

ambiente natural en que se desenvuelve. A través de analogías, las cualidades 

humanas son usadas para la interacción y apropiación de los objetos circundantes, 

mientras que, simultáneamente, nos valemos del medio para figurar nuestro propio 

funcionamiento” (Martínez González, 2018).  

Generalmente en mi familia nuclear hemos tenido la costumbre de ir al cerro, no a 

donde están los ekuaros, sino mucho más arriba, en los llanos, entre los bordos, los encinales, 

viendo cómo llegan los caballos y vacas que ahí dejan las personas y ya en época de secas 

bajan a los corrales. Algo recurrente en estos paseos es la agilidad o el uso de algunos sentidos 

de una manera muy especial en este caso por mi papá. Mientras yo voy viendo el suelo para 

no caer entre las veredas, él siempre hace observaciones muy específicas, sobre las aves que 

van pasando, faisanes que nunca había visto, escucha lo que se avecina a lo lejos: caballos, 

personas, vacas, autos y sonidos que vienen de los puntos más altos de las comunidades 

cercanas a este cerro. 

Figura 7 

Paisaje desde una de las veredas que siguen los recorridos por los andares del cerro. 

 

 

 

 

 

 

                                                                Nota. Vista a un grupo de caballos en el cerro de Huanímaro.     

Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada el 27 de agosto de 2023. 

 



35 

 

Las personas que viven y coexisten con un entorno específico, suelen estar pendientes de 

él y de todos los signos que pueden encaminar a un cambio. Es como si de alguna forma 

tuvieran enraizado al cuerpo a su medio natural. 

o La escucha de las personas del ekuaro: 

En las diversas actividades que se hacen o que se generan hay una gran capacidad de 

observación no solo a través de la vista, sino a través del sonido, y el sonido en su diversidad: 

sonido de distancias largas y cortas, de las aves, del viento y de los animales de carga. 

Algo con lo que hemos crecido aquí en familia es el poder identificar aves y rastros 

de animales, que viene desde mis abuelos y seguramente ha venido desde hace muchas más 

generaciones atrás.  

 Al ir viendo el suelo suele haber algunos tipos de rastros de animales y para esto ya 

sea que nosotros (mi hermano y yo) sepamos a que dirección van y de quien son en caso de 

que sea algún animal muy reconocible o preguntando mi papá siempre sabe de quien vienen 

y hacia donde van estas huellas. 

Figura 8 

El rastro de un Tejón cerca de un bordo de agua en Otates, Huanímaro, Gto. 

 

Nota. La huella de un Tejón cerca de un bordo de agua en la localidad de Otates. Fuente: Miguel Ángel Méndez 

Escobar. Tomada el día 25 de marzo de 2024. 



36 

 

 

 A través del oído también es que sobre todo mi papá y sus hermanos saben de qué 

clase de animal o ave se trata, pueden seguir su sonido hasta donde está y lo más común es 

que también sepan si su sonido es algún canto normal, de protección o de apareamiento. De 

igual manera pasa con los animales terrestres como las vacas y los caballos, siempre saben 

quiénes son las más protectoras, quienes son los machos y los sonidos que hacen cuando 

pierden a alguna o cuando tratan de proteger a las más pequeñas. 

o Sonidos del cerro y su dirección 

Es usual que mientras estemos en estos lugares los sonidos engañen, o al menos a mí y a los 

que no nos sabemos de aquí, al menos no por completo. Lo que se escucha por la derecha 

sale por la izquierda, lo que se escucha debajo de repente aparece arriba, lo que parece estar 

lejos de pronto sale por un costado o de frente, para mí y mi falta de experiencia con este 

sentido a partir del medio, aún es un poco imposible saber de dónde o cómo es que viene el 

sonido, pero para quienes acostumbran a estar en estos espacios es muy fácil poder escuchar 

y tener clara la dirección, la intensidad, la cercanía y el tamaño de sus sonidos. 

En el caso de los ekuaros cuando se va a trabajar, hay que tener los sentidos bien 

abiertos ante los que, por alguna razón u otra, no se pueda. Uno de los más grandes ejemplos 

sobre esta relación incluso entre especies como el hombre y los animales de carga a través 

de circunstancias especiales es la siguiente: 

Cuando mi papá iba con mi abuelo a trabajar al ekuaro del varal en la Tinaja cuando 

era un niño, de alrededor de 9 años, tenían que irse desde muy temprano, a veces hasta a las 

4:00am para que pudieran trabajar sin que el sol intenso fuera un problema y para aprovechar 

el rocío de la mañana. Mi papá recuerda que mientras iban por el camino hacía el ekuaro iban 

con un burro con todas sus cosas de trabajo y así lo hacían los demás hombres que también 

iban en camino a trabajar a sus tierras. Entonces estaba todo muy oscuro, se veía muy poco, 

pero los burros ya se sabían los caminos y quienes no iban arriba también sabían muy bien 

donde estaban y como pisar. Una de las señales que recuerda mi papá en estos recorridos 

hacia el ekuaro es que se escuchaban siempre los sonidos de los burros, cuando se sentían 



37 

 

cerca unos de otros rebuznaban y entonces entre ellos se comunicaban, pero mi papá y mi 

abuelo con el sonido de un burro ajeno ya sabían de quien era por la costumbre de escucharlo. 

 

o Persona que siente el viento 

Con el viento pasa una cuestión muy especial y de alguna forma de una sensibilidad que es 

necesaria para este sistema agrotradicional. Los vientos son muy necesarios para poder saber 

lo que se avecina en los próximos días, en los próximos meses o cómo se siente la temporada 

entera. 

 Ellos, quienes se dedican al ekuaro tienen una sensibilidad especial para sentir entre 

la piel la dirección de los vientos. Algunas veces en casa de mi abuelo han surgido estás 

pláticas sobre si “ya viene el viento de las aguas”. Esto es porque a través del conocimiento 

entre generaciones ya saben que si el viento viene del sureste o suroeste vienen lluvias, pero 

sí en cambio vienen del norte hay que tener cuidado porque si se siente frío seguramente van 

a ser heladas muy fuertes. Así que se cuenta con la capacidad de saber de dónde viene, cómo, 

si es fresco, si es seco y si es frío. 

 

❖ La persona anímica: 

Entre historias en Huanímaro aparece “la gente de antes” y algunas historias sobre “recoger 

los pasos”. A partir de ellas es que pude vislumbrar esta otra capa de la constitución de la 

persona, donde no solo termina cuando el cuerpo físico deja de ocupar su espacio en 

presencia. Con estas historias puede identificar la persona anímica, la cual sigue en sus 

conexiones en tiempo y espacio con su medio. 

También a través de historias y algunos relatos sobre creencias sobre la muerte y el tránsito 

hacia ella, es que se comprende un alma que va más allá del cuerpo físico. 

Dentro de lo que forma el kosmos de la cultura p’urépecha ligada a su concepción de 

los dioses y la vida espiritual, está el antecedente sobre que “adoraban a un dios supremo y 

espiritual, Tucúpacha, que creo las cosas, daba la vida y la muerte y los buenos y malos 

temporales” (Jiménez Moreno, 2020, p. 84). Por lo que se podrá concebir la idea de que, en 



38 

 

esta fase de la muerte, la comprensión no era sobre algo que “se quita” sino era más bien 

visto como un paso más dentro del ciclo de la vida donde se entraba en un nuevo espacio en 

el mundo dado a partir de lo divino con una corporalidad distinta.  

Para las historias siguientes hay que tener en cuenta la composición de la persona 

también en la cultura mesoamericana ya que su conformación es particular. En el trabajo de 

López Austin sobre el cuerpo humano y la ideología sugiere la idea de que el hombre toma y 

tiene sentido total a través de su estancia en la tierra y solo en esta es que puede ser 

completamente pleno a través de todos sus sentidos y de su permanencia terrestre es que 

concierne su bienestar como un ser terrenal (López Austin, 2004). Esto también tiene que ver 

con su formación y permanencia en el espacio y tiempo a través de su puesta en marcha de 

prácticas cotidianas que lo acercan a su equilibrio. 

 Por su parte la trascendencia de la persona en el mundo terrenal, como lo considera 

Corona para la comprensión del proceso de la muerte en la época prehispánica en cuanto a 

muerte física, se considera un paso más en el proceso de vida (Corona, 1986). Las personas 

en el ekuaro parecen hacer algo similar ya que no se considera que estén muertas, si no que 

pueden aún después de dejar su cuerpo físico pueden tener acciones, apariciones y voz. 

A continuación, están los ejemplos donde se muestran distintas historias colectivas a 

través de la tradición oral en la que se desprende la existencia del alma, las ánimas y la gente 

de antes que constituye esta esfera de la vida. 

 

▪ Las animas 

“Debiste llegar antes, tal vez hubieran estado vivas o conscientes las personas de antes, las 

que te pudieron decir cómo funcionaban antes las cosas” (Manuel Robledo, 24 de abril de 

2023). 

“Las personas de antes” parecen ser quienes no solo conocen las historias, ellos y 

ellas las vivieron, constituyeron este mundo, hicieron y comprobaron sus tradiciones. 

Muchos de ellos aún están presentes, no solo a forma de su transmisión de conocimientos en 

otros, sino también están presentes en la vida real. Dos eventos en los que se les puede 

encontrar es en la misa de ánimas y en la procesión de las ánimas. Y también serán 



39 

 

presentadas un par de historias sobre algunas creencias y sucesos de la vida cotidiana en la 

que queda enmarcada el alma. 

 

o Misa de ánimas 

Una de las actividades que más disfrutaba de pequeña era estar en la casa de mi abuelito 

paterno y escucharlo contar historias de terror. Muchos niños también parecen haber tenido 

esa necesidad por saber de estas cosas y Manuel Robledo fue uno de estos niños alguna vez. 

Su Nito Juan Robledo, como él lo llamaba, su bisabuelo también los reunía en su sala a todos 

los más pequeños mientras ellos pedían que contara historias de terror.  

 Una de estas historias que se repite en algunas personas en Huanímaro y le pasó 

alrededor de sus 50 años a su Nito fue la siguiente. Un día como a las 4:00am él se despertó, 

creyó escuchar las campanas de la iglesia así que fue a la misa sin mirar la hora, él ya se 

sentía lo suficientemente despierto para poder ir y para que fuera, aunque de camino a la 

iglesia le llamó la atención que las calles estaban bastante solas, él solo pensó que ya se le 

había hecho tarde y ya estaban todos dentro de la iglesia. Entonces entró y le pareció muy 

extraña esa misa, ya estaba lleno de personas, pero, no reconoció a ni una. Él describió la 

misa como con personas de antes, mujeres con rebozos, sevillanas, faldas largas con pliegues 

viendo al suelo.  

Los hombres estaban de sombrero en mano, y con algunas camisas de manta, todos 

estaban viendo hacia abajo por lo que se quedó la misa entera sin ver a nadie. La misa era 

dicha en latín y con el padre viendo hacia el atrio, lo que también le pareció raro, no conoció 

quien era, no reconoció su voz. Al finalizar la misa se fue y entonces como si de un trance se 

tratara se dio cuenta de lo temprano que era. Vio de pronto a Don Felipe el campanero, apenas 

iba a la iglesia y le dijo que cómo era que apenas iba si él ya estaba saliendo, así que después 

de hablarlo con él, Don Felipe le dijo “te toco la misa de las ánimas”, luego de eso solo se le 

enchino la piel y fue a su casa.  

 Una historia que no importaba cuantos domingos le contara a Manuel y a sus primos, 

siempre estaban dispuestos a escucharla y tener miedo por escuchar alguna vez la llamada de 

las campanas a la misa de las ánimas. 



40 

 

 

o Procesión de las ánimas 

Las personas de antes tienen sus recorridos, sus lugares y sus formas de hacer las cosas. Una 

de las actividades que también se dedican a hacer es la procesión de las ánimas. 

 Esta es la historia de Alejandro Ávila a quien ya le había tocado escuchar sobre esta 

procesión, era una de las historias con las que había crecido. Solo había escuchado que ya 

por la noche, después de las 10:00pm es raro que pase alguna procesión, las personas se ven 

claramente, solo que se ve como si fueran personas fuera de otra época. Mujeres con faldas 

largas y plisadas, rebozos y hombres con camisa de manta y de sombrero, todos ordenados, 

en calma y con velas de cera de abeja que iluminan su andar. 

 Un día que Alejandro salió de una fábrica que estaba en funcionamiento en 

Huanímaro era bastante tarde, él calcula que ya pasaba de medianoche tal vez, solo que no 

se había fijado en la hora, no era algo que estuviera tomando en cuenta y los vio pasar a la 

orilla de Huanímaro, él no pensó que fueran ánimas, solo vio un grupo de personas que 

parecían de antes por su vestimenta y todas con velas. Ya llegando a su casa, como no 

recordaba que hubiera sido alguna fecha importante, preguntó a su familia que si qué día era 

y les contó lo que vio, a lo que le dijeron “te toco la procesión de las ánimas”.  

 

o Recoger los pasos 

Hay varias etapas en la vida de cada persona que debe ir pasando, una en particular es la de 

ir, visitar, frecuentar, tener rutinas específicas y especiales que se construyen a partir de cada 

persona. 

 Y de repente llega un punto en la vida en que el alma avisa, da indicios de que ya es 

hora de comenzar a recorrer los pasos que ya se han tenido en vida. Esto consiste en ir a todos 

los lugares donde alguna vez se fue y reconocerse en cada uno de estos de los que se ha 

formado parte. He escuchado mucho a personas que eran de aquí de Huanímaro regresar ya 

de mayores y decir a sus conocidos que volvieron a “recoger sus pasos”, solo vienen un par 

de días, vuelven a sus lugares, a su gente, a su medio y entonces se pueden ir, han cumplido 

con su misión, o al menos aquí lo han hecho. 



41 

 

 Si por alguna razón o circunstancia no han podido hacerlo en vida, con este aviso del 

alma o por algunas circunstancias de fuerza mayor y se ha muerto, entonces se retoma el 

recorrer los pasos en muerte. Será un poco distinto a cómo harían estas visitas en vida física. 

Esta vez, recorrerán algunas de las muchas historias desde los que tíos, vecinos, padres o 

conocidos, los veremos pasar, saludarnos, ver su silueta, sentir su olor. Nos llenan las 

historias sobre personas que los han visto, pero siempre habrá quien diga que fue porque 

recorrió sus pasos, ya no está aquí, no de la forma en que acostumbraba. 

o La relación de la vida en y con el ekuaro:  

Se puede vivir en los lugares, con el cuerpo y con el alma, pero también se está vivo cuando 

se habla desde la memoria del cuerpo y del alma.  

En alguna ocasión en la que varios años después de la muerte de mi abuelo materno 

estábamos en un levantamiento del niño dios, mi hermano recordó una oz encarnada en un 

mezquite con una historia más significativa de lo que pensé entonces.  

Alguna vez trabajando mi hermano y mi papá en el ekuaro de mi abuelo Trino después 

de su muerte, mi hermano vio una oz que estaba algo encajada en un mezquite que estaba 

cada vez haciéndola más suya. Este árbol está formando parte de una cerca de piedra y dando 

sombra a quienes nos sentamos de vez en cuando por ahí en las piedras. Mi hermano al notar 

la oz le dijo a mi papá que, si la quitaban, ya que el mezquite mientras más creciera la iba a 

encarnar más y no la iba a dejar salir, mi papá entonces dijo: “no, hay que dejarla ahí, es de 

aquí”. 

 Es de aquí, de ahí, no solo las cosas que ahí están, las herramientas, los árboles y sus 

frutos y cada uno de los cultivos que se dan pertenecen. Mi abuelo también forma parte de 

ahí, se pertenecen, son suyos. Creo que es claro, aquí en el ekuaro está su lugar, su vida, su 

sistema, entre sus manos que pusieron la oz, sus años de vida y los de todos los seres que lo 

viven, “es de aquí”, pertenece y sé que aquí está, no solo en estas páginas, sino en esta forma 

de hacer vida que ahora atraviesa mis letras. 

Cada una de las historias sobre las diferentes conexiones entre estos tres factores 

elementales de la constitución del ekuaro es sobre todo una continua muestra de la manera 

particular en que aquí se conecta de maneras especiales y específicas con el medio, de alguna 



42 

 

forma, también el medio tiene una conexión especial y específica con quienes son parte del 

ekuaro. Parece que se debe tener el alma conectada al cuerpo y los sentidos dispuestos a 

recibir y de alguna forma también dar. 

 

REFLEXIONES 

El ekuaro es una forma de acercarse al mundo que parte del entorno. Sus componentes 

principales: el cerro, la casa y la persona forman el sistema del ekuaro en tanto que son los 

productores de esta forma de existencia ante su entorno y contexto biocultural.  

El ekuaro situado en el cerro puede ser definido como una zona donde se cultiva, pero 

queda corto para las implicaciones que este tiene dentro de la significación para las personas 

que le forman parte. Si bien desde algunas propuestas teóricas se define como el patio o un 

sistema de traspatio, es más complejo. Por el tiempo, los espacios que contiene y la 

significación misma de la casa es que es un componente más de la vida de las personas. Lo 

que me atrevo a decir sobre el cerro como parte del ekuaro es que es una parte de la vida de 

quienes lo existen y en quienes existe. Es en realidad una parte de la casa trasladada al cerro.  

La geografía del cerro por su parte retiene al ekuaro y hace que exista. El ekuaro es 

tal en tanto este cerca de pendientes, las faldas del cerro y esto ha hecho que haya 

implicaciones tan fundamentales como que el tiempo sea distinguido sobre la temporada de 

lluvias ya que la zona donde permanece el ekuaro no hace fácil los riegos por lo que depende 

completamente de los climas, lo cual genera que esta visión tenga un significado de vida 

mucho mayor al que podría pensarse.  

El cuidado de los vínculos entre la persona, la casa y el cerro parecen ser de una forma 

en la que estos tienen una reciprocidad que va en favor del equilibro que en estos debe existir 

para su permanencia y sobrevivencia a través del tiempo y los espacios cambiantes en los 

que se han visto comprometidos. 

 La casa se vuelve más allá de un lugar donde resguardarse y poder descansar. Es una 

parte de cada uno y una de los integrantes de la familia. Dentro de ella se refleja y de alguna 

forma se encarnan las distintas etapas de vida. Se convierte en un lugar donde se es y donde 

se pertenece porque “ahí queda el ombligo”. 



43 

 

 La configuración de la persona es particular ya que parece componerse de un ser 

físico, quien siente, ve, huele, escucha y percibe el mundo a través de sus sentidos y la 

persona anímica, quien su alma también le comparte conocimientos para el final de su vida 

y quien después de esta existe aún entre recuerdos y presentes. 

 A través de la cotidianidad, las temporadas del año: época de lluvias y época de secas 

se recurre al ekuaro de distintas maneras y es así como se significa a través de los distintos 

tiempos por los que la persona, el cerro y la casa se transitan. Por lo cual, en los siguientes 

capítulos se irán observando cómo es que estos continuos vínculos simbólicos y físicos se 

generan a lo largo de cada una de las actividades, a través de un conjunto de conocimientos 

particular y con un contexto cultural que ha generado su cosmovisión. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 

 

CAPÍTULO 3 

ANTECEDENTES 

¿De dónde ha llegado el ekuaro?, ¿Cómo es que eligió estas tierras?, 

¿Quiénes son las personas que lo sostienen?, ¿Cómo se mantiene aún entre los 

cerros y las laderas? (Méndez Escobar, Yessica Liliana. 29 de julio de 2024. 

Bitácora de trabajo de campo). 

El lugar de origen del ekuaro y las muchas formas en las que vive a través de la memoria, las 

prácticas y las formas en que se piensa el mundo es muy particular y contiene una historia 

que liga a las personas a la tierra y que mantiene parte de la cultura p’urépecha dentro de 

cada uno de los movimientos de las personas que aún lo reconocen y practican. 

 El objetivo de este capítulo es detallar las formas en que se construye el ekuaro a 

través del espacio que ocupa dentro de Huanímaro y en esta investigación. Para así observar 

los puntos en los que la cultura p’urépecha permeo para dejar más que huella, una forma de 

hacer y ver el mundo.  

 A través de los siguientes apartados es que se presentan primero, algunas distinciones 

de lo que dentro de la cultura p’urépecha a quien pertenece el ekuaro es fundamental para su 

cosmovisión a través de la relación de las deidades, seres naturales y las personas. Luego se 

establecen los conceptos como el de entorno biocultural bajo el que se establece teóricamente 

el espacio que es ocupado y su importancia de creadora de vínculos, todos en estrecha 

vinculación. Se esboza la forma en que ha sido delimitado teóricamente el ekuaro de distintas 

formas y cómo es que se construye en Huanímaro para su delimitación y ubicación a través 

de su lugar de permanencia. 

 

 

 

 

 



45 

 

• LOS P’URÉPECHAS 

Se pronuncian aún las yácatas y se habla del nombre de algunas 

plantas que tienen el nombre desde la lengua de esta cultura, se vive 

en el ekuaro. De alguna forma no son sólo restos de una cultura, si no 

su manera de hacer mundo a través de la vida que sigue. (Méndez 

Escobar, Yessica Liliana. 20 de julio de 2024. Bitácora de trabajo de 

campo). 

El objetivo de este apartado es considerar algunos de los elementos de la cultura p’urépecha 

que son fundamentales para la comprensión del ekuaro y que se relacionan con la 

cosmovisión que se mantiene a través de esta forma de hacer vida. 

La comprensión del mundo bajo la cosmovisión p’urépecha es de suma importancia 

ante el tema de investigación. En este caso, esta muestra distintos mitos sobre la creación del 

mundo y con ello, de la vida en la tierra, de las deidades que concibieron y forman parte del 

mundo y del universo natural. En este caso se representa en esta división de tres segmentos 

que forman el universo: 

“Los tarascos concebían al universo dividido en tres partes: la región del 

firmamento, que designaban con el nombre de Auándaro; la de la tierra, que 

nombraban Echendero, y la de los muertos, llamada cumiechúcuaro4” (Martínez 

Ocaranza, 2001, p. 114).  

A través de la comprensión de esta formación del mundo, coincide Ávila García 

(1996) con esta división por secciones del mundo p’urépecha: 

“El universo de los p’urépecha está formado por el cielo, la tierra y las 

profundidades de la tierra (mundo de los muertos). Cada uno de ellos tiene sus dioses: 

en el primero están los dioses celestiales; en el segundo sus dioses providentes, y en 

el tercero, los dioses de los muertos” (Ávila García, 1996, p. 89). 

Se encuentra poca información sobre las deidades, aunque dicho por Martínez 

González (2018) “Entre las múltiples deidades que tenían los p’urhépecha existía una que 

 
4 A partir del trabajo de Corona Nuñez en su mitología Tarasca. 



46 

 

supuestamente se encontraba más íntimamente ligada a una colectividad” (Martínez 

González, 2018, p. 173). Se conoce de algunos dioses providentes y entre estos los que se 

ligan a un lugar específico para ser deidades patronas de quienes se establecen en estos 

lugares. 

 Por su parte, las condiciones naturales de la tierra también se explican desde el mito 

de creación de la naturaleza y cómo es que así se fueron generando las distintas formas y 

elementos naturales que forman la tierra a través de lo que menciona Ávila García (1996): 

“Dentro de la mitología p’urépecha, existe una leyenda sobre el origen del 

mundo que muestra el carácter divino de la naturaleza. Ésta señala que el dios del 

fuego eterno, Curicaeri, creo al sol, Tata Juriata, y a la luna, Nana Tutsï. De la unión 

de ambos nació la naturaleza Cuerauáhperi  que representa la armonía y es la madre 

de todo lo que hay en la tierra: las montañas, el agua, las plantas, los animales y el 

hombre” (Ávila García, 1996, p. 90). 

 Se conoce que su dios principal era Tucúpacha, quien es fundamental tratándose de 

una cultura en que la actividad agrícola era importante. Él tenía el poder de dar la vida y la 

muerte, y los buenos y malos temporales (Jiménez Moreno, 2020, p. 84). Por lo que la 

transición de la vida hacia la muerte es vista de forma particular, a través de una lógica de 

vida que recurre a una elaborada forma de significar la vida de las personas.  

 Como algunos de los lugares sagrados que sobresalen por su retención de la palabra, 

las yácatas son significativas para esta cultura es que se conoce la historia sobre algunos de 

sus usos: “Las ceremonias fúnebres que se hacían a los reyes, y estás, en menos escala, se 

acostumbraban con los nobles. Los templos o yácatas eran lugares muy preferidos para 

enterrar las cenizas de los muertos” (Jiménez Moreno, 2020, p. 89). En estos lugares dentro 

del municipio se conoce poco de su historia, pero se reconocen como lugares “encantados”. 

 A través de una cosmovisión particular es que se generan y configuran una cierta 

cantidad de conocimientos y prácticas dentro de las que grupos humanos van desarrollándose 

y a través de las que con el pasar del tiempo van transformándose. Cada uno de estos 

elementos sobre la cultura p’urépecha ha permeado de una forma distintiva a quienes, para 

esta investigación, viven el ekuaro.  



47 

 

 A continuación, es que muestran datos y rastros que se ha encontrado sobre la historia 

de los p’urépecha y su ocupación territorial, así como de algunos componentes clave de esta 

cultura desde el involucramiento con la región de lo que hoy comprende el sur del estado de 

Guanajuato, que es donde tiene lugar este trabajo de investigación. 

• LOS P’URÉPECHAS EN LA ZONA DE ESTUDIO  

Se habla de que se quedaron, dentro del ekuaro, aunque tal 

vez sea un tanto al revés. El ekuaro se quedó y con él se vive aún con 

algunas de sus ideas, de sus formas de ver y significar el mundo. 

(Méndez Escobar Yessica Liliana. 21 de julio de 2024. Bitácora de 

trabajo de campo). 

El objetivo de este apartado es señalar la forma en que, a través del tiempo y el espacio, la 

ocupación p’urépecha dentro del estado de Guanajuato incluyendo Huanímaro como el tema 

de investigación ha sido registrada en diferentes momentos y desde distintas fuentes, con ello 

sosteniendo la forma en que el ekuaro ha quedado en el municipio. 

Dentro del espacio bajo el que se han existido como grupo los p’urépecha ha sido 

extenso y variado a través de la historia y el paso del tiempo hasta llegar a formar parte de lo 

que actualmente es el estado de Michoacán. Aunque rasgos, aspectos y algunas cuestiones 

que les representa a través de la cultura siguen formando parte de las personas que ocupan 

espacios en los que este grupo pudo formar parte. Este es el caso del ekuaro en Huanímaro, 

un lugar en el que se vive aún con nombres, costumbres y tradiciones que son parte de lo que 

esta cultura permeo en la sociedad que formó y aún forma parte. 

 A través de la construcción de Riva Palacio (2000) es que se menciona Guanajuato 

como parte del territorio del grupo p’urépecha: 

“Los tarascos, señores de la vieja raza, en un principio, establecieron su corte 

en Naranján, en la laguna de Pátzcuaro[… ]Sucesivas invasiones del territorio 

ocupado por la raza primitiva obligaron a este pueblo a alejarse de Michoacán y a 

extenderse por los actuales estados de Guanajuato y Querétaro”  (Riva Palacio et al., 

2000, p. 140). 



48 

 

A partir de un gran periodo de tiempo en el que entre peleas por territorios donde se 

fueron desplazando, ganando territorio o perdiendo parte es que al final en el periodo de 

Zizizpandúcuare se registra lo siguiente por Riva Palacio et al (2000): 

“El hijo de Tanganxoán, Zizizpandúcuare, a la muerte de aquél fundó su corte 

en Tzinzunzán. Bajo su gobierno su territorio se extendió hasta el área ocupada por 

los Tlahuicas (en los actuales estados de Guerrero y Morelos), limitaba con los 

matlatzincas (el actual estado de México) y llegaba incluso, hasta Querétaro y buena 

parte de Guanajuato, Jalisco y la zona costera del océano, puesto que este rey amplió 

su conquista a Colima y Zacatollan (Actual Zacatula)” (Riva Palacio et al., 2000, p. 

142). 

 Otra de las fuentes registra este mismo caso de desplazamiento en territorio de los 

alcances p’urépechas dentro del que se encuentra el sur de Guanajuato es el siguiente por 

Paredes Martínez (2017): “La frontera norte de Chapala hasta Acámbaro, donde se sabe la 

existencia de importantes asentamientos desde el clásico, alrededor de la laguna de Cuitzeo, 

la ciénega de Zacapu y el sur del actual Guanajuato” (Paredes Martínez, 2017, p. 88). De 

igual forma se cuenta con el dato por este mismo autor sobre un periodo en el que ocurrió 

una expansión tarasca en 1350 d.c. dirigida hacia el sur de Guanajuato (Paredes Martínez, 

2017). Es por ello por lo que el territorio mismo del municipio de Huanímaro figura dentro 

de este espacio perteneciente a la cultura p’urépecha. 

 A través de estos datos sobre la zona en la que se reconoce la ocupación del espacio 

por el grupo p’urépecha es que para este trabajo se va generando información sobre la forma 

en que los lugares se permean a través de quienes lo significan como es el caso de este sistema 

agrotradicional del ekuaro. 

 Con esto en cuenta, hay algunos datos más sobre esta cultura en el territorio que hoy 

se demarca como Huanímaro que se presentaran a continuación. 

❖ Historia de Huanímaro  

Sobre la historia de Huanímaro y el ekuaro hay primero, una relación a partir de la que 

se concibe una influencia p’urépecha. Hay algunas fuentes que lo enmarcan desde distintos 

puntos. Comenzando con que como menciona Guerrero Cervantes (2010) “las poblaciones 



49 

 

al sur de Guanajuato se conoce la relación de tierras propiedad patrimonial de los 

descendientes de Calzonci, el Señor o Rey de Michoacán. Entre ellas se incluían posesiones 

a ambos lados del rio Lerma: Apenjamo o Apenxamo” (Guerrero Cervantes, 2010, p. 46). 

Territorio al que pertenecía la hacienda de Huanímaro y dentro de la que se establecía este 

grupo como parte de lo que se concibe como el municipio. 

Por su parte el nombre de Huanímaro tiene el origen p’urepecha de “cuani-ma-ro por 

corrupción Huanímaro, lugar de trueque a la mano, fue el nombre primordial impuesto por 

los tarascos, el que tuvo la hacienda y el que conserva el pueblo” (González, 2004, p. 651). 

Esta no es la única palabra que ha quedado como parte del registro p’urépecha dentro del 

municipio ya que en distintas circunstancias y con particulares especies de flora sobre todo 

se ha conservado en esta lengua, de otras formas se han mantenido con vida sin las palabras 

en p’urépecha, pero sí con el significado de distintas dinámicas sociales que forman parte de 

esta cultura y cosmovisión que se irá observando a lo largo de este trabajo de investigación.  

El territorio que ocupa Huanímaro ha sido demarcado dentro del territorio tarasco y ha 

sido representándolo en el siguiente mapa:  

Figura 9 

Mapa sobre las distintas ocupaciones territoriales en Guanajuato por grupos indígenas en el siglo XVI. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Muestra el trabajo de investigación sobre la colonización y evangelización de Guanajuato en el siglo XVI. 

Fuente: (Jiménez Moreno, 1984). 



50 

 

Otro de los registros donde se muestra la persistencia de la cultura p’urépecha en la zona 

de Huanímaro, es a través del siguiente mapa donde se señalan la mayor parte de los 

municipios de Guanajuato, a partir de las fronteras del Reino de Michuacan, el Reino tarasco 

y el Imperio azteca a partir de donde se señalan algunos puntos importantes de otros grupos 

étnicos en el estado y por municipio donde se señalan como: Guachichiles, Tarascos, 

Otomíes, Guamares, Mazahuas y Pames. 

Figura 10 

Mapa arqueológico y etnográfico de Guanajuato con las distintas ocupaciones en los distintos territorios del 

estado. 

Nota. El mapa muestra un esbozo de 

las distintas ocupaciones dentro del estado por distintos grupos indígenas5. Fuente: (Jiménez Moreno, 2020). 

 Por su parte y con información etnográfica resultó el conocimiento de que a partir de 

que Huanímaro era parte de la arquidiócesis de Morelia hasta al rededor del 2010 que se dejó 

 

5 Este mapa al momento de ser publicado aún no tenía como municipios los territorios de Apaseo el alto 
(1947), Villagrán (1944) y Doctor Mora (1949) (Jiménez Moreno, 2020) . 

 



51 

 

de pertenecer, se recuerda que en realidad varios padres procedían de Michoacán y llegaban 

aquí a Huanímaro. Se recuerda que alguno de ellos de vez en cuando hablaba en p’urépecha, 

las misas se daban en latín (alrededor del periodo de 1960 - 1970 que se recuerdan, fueron 

las últimas misas en este idioma). Aparte muchas de las personas más allegadas a la iglesia 

llegaron a ir en búsqueda de estos padres ya cuando se iban del municipio a lugares de 

Michoacán para visitarlos o escuchar aún sus misas. Después de este periodo se cambió y 

ahora se pertenece a la diócesis de Irapuato con el nombramiento del obispo José de Jesús 

Hernández Zepeda y ahora todos los asuntos de religión se resuelven sobre el mismo estado. 

 En este pasado donde se pertenecía aún a la arquidiócesis de Morelia, mi tía abuela 

Trinidad Cabrera Ochoa, quien era allegada a la cuestión religiosa y maestra del municipio 

recuerda que por este hecho y su cercanía la mayoría de las veces con quienes estaban a cargo 

de las misas, llegó a ir y conocer varios lugares de Michoacán: Pátzcuaro, Tzintzuntzan, 

Uruapan, Quiroga, recuerda haber ido hasta el lago de Zirahuén a donde tuvo que ir sobre un 

caballo ya que no había más que veredas por las que se podía llegar. Puruándiro que es el 

municipio más cercano a Huanímaro ya perteneciente a Michoacán en algunas localidades 

también era invitada por el ámbito de la iglesia. 

 Es así como de distintas formas esta relación y de algunas formas la pertenencia a la 

cultura p’urépecha y la cercanía que se ha mantenido son algunas de las situaciones que han 

favorecido que pensamientos, acciones y distintas formas de hacer y ver el mundo han 

quedado aún en un espacio como Huanímaro. 

 El ekuaro por su parte, es el sistema bajo el que se conoce más y bajo el que se ha 

establecido esta cultura y los rasgos de esta han quedado entre una cosmovisión que trae 

consigo conocimientos y prácticas específicas, es así como muchas de las tierras de temporal 

se dicen “se trabajan” aunque se irá viendo a lo largo de este trabajo de investigación como 

es que este sistema agrotradicional no solo se trabaja, se vive y se hace mundo de una forma 

muy específica que da sentido e identidad. 

 

 

 



52 

 

• SISTEMA AGROTRADICIONAL P’URÉPECHA “EL EKUARO”  

¿Qué dicen de él? ¿cómo es que le encuentran sus características a 

través de otras voces?, Tal vez el ekuaro a través de distintas formas en las 

que se vive puede ser descrito, como una zona, como un cultivo, como una 

forma de sembrar antigua, aunque va más allá y a la vez con ello se sostiene 

entre las laderas y los surcos (Méndez Escobar Yessica Liliana. 24 de julio 

de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

El objetivo de este apartado es detallar la forma en que el ekuaro ha sido categorizado y a 

través de acercamientos teóricos cómo es que se lleva a cabo un punto de partida para 

comenzar a percibir la forma en que este complejo sistema se formula a través de la vida de 

quienes lo existen. 

“Ir al ekuaro” definitivamente es una de las frases que más recurrentemente llegaban por 

las tardes entre semana que pensábamos ir con mi familia a visitar a mi abuelito materno 

Trinidad Escobar Alcantar, era un hecho que iba a estar ahí, aunque ahora que lo pienso, es 

que no era posible separarlo de ninguna manera de su ekuaro, ni a su ekuaro de él, se 

formaban parte. 

El ekuaro es considerado de distintas formas, por Franco Gaona et al (2016) es reconocido 

de la siguiente: "sistema agroforestal tradicional complejo propio del estado de Michoacán y 

de los purépechas” (Franco Gaona et al., 2016, p. 3356). Se ha encontrado que, si bien el 

ekuaro es propio de los purépechas, estará a debate que solo se encuentre en Michoacán. 

Guanajuato por su parte tiene en algunos de sus municipios aún la existencia de este sistema.  

 Dentro de otros sistemas similares dentro del estado, Juan Vicente Palerm (1997) en 

Valle de Santiago, estudió el caso del huamil, recordado entre historias de los entrevistados 

de esa investigación el ekuaro salió a colación “el sistema se tomó prestado de los vecinos 

indios tarascos […] donde también es conocido bajo el nombre tarasco ecuaro” (Palerm, 

1997, p. 128). Y por su parte en el municipio de Cortázar, Guanajuato “se tiene memoria aún 

de los pobladores de mayor edad de la existencia de los ekuaros en las faldas del cerro donde 

se sembraba maíz y frijol mayormente” (Franco Gaona et al., 2016, p. 3365). Por lo que se 

reconocen estas diferencias entre sistemas que se existen dentro del territorio de esta forma. 



53 

 

 Dentro de las primeras entrevistas sobre estos sistemas agrotradicionales del estado a 

quienes forman parte del ekuaro en Huanímaro, resultó que el término Huamil sí era 

recordado por quienes trabajaron en algunas tierras de Valle de Santiago y se definió como 

“es lo mismo que un ekuaro aquí, solo que allá le dicen así. Sí conocí y trabajé los huamiles, 

eran así lo mismo, en el cerro, pero los de aquí pues son ekuaros” (Antonio Soto Roa, 73 

años, campesino de la región). A lo que algunos otros de quienes estaban dentro de este grupo 

mencionaron no conocer ni haber visto algún Huamil, sino que ellos solo saben sobre el 

ekuaro en Huanímaro. 

Otra de las construcciones del ekuaro como sistema agrotradicional es sobre su 

delimitación espacial, por Franco Gaona et al (2016): “el ekuaro puede encontrarse en las 

laderas de los cerros con cultivo de maíz y otras especies asociadas, sin rotulación del suelo, 

ya que su escaza profundidad, presencia de piedras y altas pendientes lo impiden” (Franco 

Gaona et al., 2016, p. 3357). Ya con información a través de la etnografía resulto que una de 

las definiciones y las características que tiene el ekuaro es esta, ya que la permanencia de 

este sistema se da en las laderas de los cerros o en la cercanía a estos. 

Cabe mencionar que a escala nacional desde la propuesta de Moreno Calles (2013) “se 

identificaron 20 diferentes nombres de sistemas agroforestales actualmente en uso en el país” 

(Moreno Calles & Toledo. M, 2013, p. 377), dentro de la cual se encuentra al ekuaro como 

uno de estos y se concuerda su lugar como Franco Gaona et al (2016), sobre el estado de 

Michoacán solamente. 

 

 

 

 

 

 

 



54 

 

Figura 11 

Mapa de los distintos sistemas agroforestales dentro de México. 

 

Nota. Ubicación de los sistemas agroforestales tradicionales de México donde se muestra al ekuaro como 

uno de ellos sobre el territorio del estado de Michoacán. Fuente: (Moreno-Calles et al., 2013). 

A partir del sistema agrotradicional que se ha investigado hay que tener en cuenta primero 

que, el uso de las palabras se puede constituir a través de lo que menciona Toledo y Barrera 

Bassols (2009): “El lenguaje constituye la herramienta esencial para la construcción de la 

diversidad cultural y la materia prima de la creatividad y el conocimiento humano.” (Toledo 

M & Barrera Bassols, 2009, pp. 31-32). Ante lo cual es que se desarrolla la idea acerca de 

que el uso de las distintas palabras que se consiguieron obtener acerca de la población en 

Huanímaro tiene un gran poder sobre la identidad biocultural de este lugar. 

Para la comprensión de la palabra y su carga identitaria se toma esta definición: “El 

ekuaro, ecuaro o ekuarhu (ekuaɹu = patio) es un sistema etnoagroforestal tradicional 

complejo propio del estado de Michoacán y de los P´urhépechas o Tarascos” (Franco Gaona 

et al., 2016, p. 3357). Lo cual logra enmarcar un tanto el sentido de la carga de esta palabra 

a través de apuntarlo hacia la propuesta de un patio o traspatio. 



55 

 

La delimitación de espacios en la que se ve implicado el ekuaro es variado y como se 

ha visto, pasa entre diferentes dimensiones de la realidad donde se anida y forma una manera 

de llevar a cabo la vida misma. Desde la forma en que a través del andar de distintas culturas 

que es como se fue estableciendo dentro del estado de Guanajuato en el que se fue buscando 

lugar entre los cerros y laderas de Huanímaro y otros lugares en los que aún retienen su 

recuerdo y práctica.  

En un entorno natural particular es que figuran las distintas formas de hacer vínculos 

desde los que la vida tiene y toma sentido. Cada una de las características y maneras en las 

que el ekuaro se va creando y reproduciendo son bastante especiales y particulares del lugar 

en donde se establece. De esta forma es que en el siguiente apartado se observa esta manera 

en la que el entorno cobra sentido y se significa más allá de un espacio. 

 

• ENTORNO BIOCULTURAL DE LA INVESTIGACIÓN  

De repente me di cuenta de que no eran circunstancias inimaginables 

en las que se sostiene el ekuaro, aunque son complejas, diversas y extensas 

las formas en que encuentra hasta los más mínimos entrelaces para funcionar 

dentro de la vida, hasta lo que no se toca, hasta lo que no se ve, pero 

contempla lo que se siente, lo que se observa a través de los sentidos y lo que 

los demás seres y sus espacios les dicen (Méndez Escobar Yessica Liliana. 

30 de septiembre de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

El objetivo de este apartado es definir la forma en que se concibe el término de entorno 

biocultural, siendo este uno de los puntos centrales de la investigación a través de la cual se 

genera un espacio en el que se tienen vínculos especiales y específicos con y entre todos los 

componentes que le son parte. 

En Huanímaro, particularmente en el ekuaro hay caminos andados, seres que recorren 

y marcan, se coexiste entre estrellas y lunas, se siente el viento, el tiempo funciona de manera 

particular y se hacen rituales de protección para la persona, el cerro y la casa. Todo ello es 

aprehendido a través de las generaciones y el tiempo que entre estas va acumulándose, 

mientras llegan y se conjuntan nuevas interacciones. 



56 

 

 Estas relaciones se dan de manera particular en un entorno biocultural. Este término 

basado para este trabajo de investigación en la conceptualización de lo biocultural se toma a 

partir de la definición de Eckart Boege (2008): 

“El patrimonio biocultural de los pueblos indígenas se traducirá en bancos 

genéticos, de plantas y animales domesticados, semidomesticados, agroecosistemas, 

plantas medicinales, conocimientos, rituales y formas simbólicas de apropiación de 

los territorios. En torno a la agricultura desarrollaron su espiritualidad e interpretaron 

la naturaleza. Las culturas indígenas participan de saberes y experiencias milenarios 

en el manejo de la biomasa y la biodiversidad”(Boege, 2008, p. 23). 

Así es que este concepto para la comprensión del ekuaro me ha sido de fundamental 

ayuda para el entendimiento de lo complejo de los distintos componentes de la vida apegada 

bajo un continuo conocimiento del territorio y la naturaleza que rodea a diversos grupos 

humanos, en este caso, a quienes se reconocen en el ekuaro a través del tiempo y siguen a 

través de sus distintos sentidos transmitiendo y sintiendo en su mundo biocultural. 

 Dentro de la investigación lo que se puso como uno de los puntos fundamentales es 

la importancia de la memoria biocultural tomada desde Toledo y Barrera Bassols (2009), es 

decir, teniendo en cuenta que se trata de una “«sociedad rural tradicional» las cuales […], 

son el sector de la especie humana cuyas actividades están basadas en formas de manejo de 

la naturaleza no-industriales y en formas de conocimiento no-científico, es decir, en 

expresiones que se remontan a un pasado lejano” (Toledo M & Barrera Bassols, 2009, p. 29). 

Se toma en cuenta que en este grupo de la sociedad al que se dirigió es portador de una serie 

de conocimientos internalizados y aprehendidos a través de las continuas prácticas dentro de 

sus territorios naturales. 

Los componentes que tienen por creadores de este tipo de sistemas agrotradicionales 

a partir de lo que expresa Moreno Calles y Toledo (2013) son: “tiempo, naturaleza y cultura 

esenciales de una fructífera relación que ha dado como resultado una propiedad emergente 

de los sistemas ecológicos, la diversidad biocultural” (Moreno Calles & Toledo. M, 2013, p. 

375). Por lo que el entorno se comienza a componer de elementos que se ven atravesados 

desde distintos puntos de vista y que se vuelven fundamentales para comprender lo que se 

contiene dentro del mundo en este caso del ekuaro. 



57 

 

o Redes y entrelaces de la naturaleza y persona 

Siempre he tenido paseos a algunas partes del cerro aquí en Huanímaro, ir con mi 

papá, visitar a alguno de mis abuelos en sus ekuaros, era un acercamiento para ver esta 

relación entre las personas y su entorno natural, que viene en ellos y los atraviesa al mismo 

tiempo que se tiene una reciprocidad de ser escuchados y vistos por su territorio, es como si 

se reconocieran o, mejor dicho, es como si se pertenecieran. Esto que muchos llamamos “lo 

que la gente grande sabe”.  

Es peculiar, verlos pisar con fuerza la tierra, saben cómo hacerlo, no se caen a 

comparación de mí mientras trato de hallarme y mantener el equilibrio entre los caminos. 

Saben escuchar de una manera peculiar, saben exactamente dónde está el pájaro del que se 

escucha su canto, entienden los silencios del cerro, lo que es peligro y lo que es armonía. 

Ubican los recorridos de cada una de las huellas en el camino y un poco de lo que cada grupo 

de animales estaba haciendo por ahí. Saben reconocer plantas medicinales, de olor, las 

encuentran y a su vez ellas tal vez dejan su rastro esperando que ellos las recojan. 

Es por ello por lo que referimos a personas especiales, quienes a través de sus 

sentidos, experiencias y voces han podido relatar un poco de su gran mundo ya que en este 

entendimiento de sistema agrotradicional hay relaciones particulares que se dan entre estas 

personas y sus espacios. Tal como lo menciona Camacho Benavides (2023): 

“Los sujetos con quienes interactuamos y trabajamos forman parte de una red 

de relaciones con otras personas, con animales, plantas, hongos, cuerpos de agua, 

paisajes, etc. Estas redes a su vez son fundamento y resultado de cosmovisiones 

localizadas, trasladadas a estrategias y prácticas de uso, manejo y disfrute de los 

bienes naturales” (Camacho Benavides, 2023, p. 29). 

Con las relaciones entre humanos y naturaleza se observa una reciprocidad entre la 

cultura y su entorno natural, en este caso a través de las palabras de Toledo y Barrera Bassols 

(2021): “las culturas fueron civilizadas por sus naturalezas y éstas fueron adecuadas o 

adaptadas por las culturas” (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021, p. 151). Con los distintos 

vínculos entre seres y espacios es que generan estas maneras en las que a través del entorno 

natural y lo que en el existe se dan relaciones especiales. 



58 

 

En alguna de las ocasiones que me parece más clara esta reciprocidad fue en alguna 

vez en la que recuerdo que mi hermano quería que mi papá nos llevara a un echadero de 

vacas, dentro de su descripción estaba que era un lugar donde a pesar de los árboles y la 

maleza que hay cerca, al menos ese espacio era como un círculo en medio de todo ese espesor 

del cerro, limpio. Un lugar donde llegaba un poco del sol y servía para descansar, muy lindo, 

lleno de pasto y sombras, por lo que en uno de nuestros recorridos al cerro fuimos para allá. 

Y era justo así, un círculo completo y algo grande donde estaba muy verde todo y alrededor 

no se podía ver mucho, aunque ya cuando llegamos ahí se podía alzar la cabeza y estar todos 

de pie, entraba tenuemente la luz de la mañana, era un lugar perfecto para descansar. Mis 

preguntas comenzaron a salir hacia mi papá ¿cómo es que había encontrado ese lugar? 

Resultó que él siempre lo había conocido, desde que de niño iba a cuidar sus chivas sabía 

que ahí dormían las vacas, durante todo el día no aparecían hasta que el sol se iba metiendo 

entre los cerros y era entonces su espacio. Nosotros y él fuimos siguiendo sus rastros, claro, 

él ya conocía la vereda por donde llegar, pero aún sin hacerlo era reconocible las pisadas que 

había hasta allá de las vacas pasando por las noches y llegando siempre por el mismo camino. 

Se comparten caminos, se señalan peligros y zonas seguras con esta especial y cercana 

relación entre seres que comparten un mismo sistema y territorio.  

No solo fue un lugar bonito, sino que la sensación de descanso, de paz y de armonía 

me hizo recordar una historia más lejana en el tiempo. Aquí en Huanímaro hay una leyenda 

que se cuenta acerca de “la cueva de los Ochoa”, mis tíos y tías abuelas de parte de la familia 

materna tienen este apellido y resulta que tiene que ver con historias que estaban pasando 

mucho en esa época, aquí las personas la recuerdan como cuando estaban por aquí los 

chinacos, ladrones de quienes había que cuidarse mucho. Un periodo difícil y del que pocos 

recuerdos buenos hay. Se dice que parte de mi familia materna decidió cuando estaban 

llegando rumores de que iban llegando los chinacos6 irse a una cueva, en la que siempre que 

llovía mientras pastaban las vacas o sus chivas llegaban estas cuevas a refugiarse, por lo que 

se cuenta que también enterraron algunas de sus monedas y posesiones de valor durante su 

estancia esperando mantenerlos ocultos y permanecieron ahí viviendo hasta que el peligro 

 
6 Quienes reconocen este periodo en la historia oral del municipio reconocen a este grupo de personas “los 
chinacos” como forasteros o ladrones que llegaban a los pueblos a robar en la época postrevolución. 



59 

 

pasó y claro, con sus animales incluidos. Una historia que sin duda muestra cómo es que esta 

conexión ayuda de grandes maneras a quienes le forman parte. 

Este tipo de comunicación se ha ido formando entre generaciones y espacios, propone 

Boege (2021) ha sido “durante cerca de 10 mil años de coevolución entre los ecosistemas y 

las culturas, los pueblos originarios cincelaron, reorganizaron y desarrollaron especies y 

ensambles de comunidades vegetales en los más diversos sistemas ambientales” (Boege, 

2021, p. 176). En diversos ambientes y entornos con lo que les constituyen es que las personas 

han podido acercarse de maneras diversas y es así como en este caso, el ekuaro ha logrado 

sobrevivir en un espacio y con personas muy particulares que generan y conservan estas 

relaciones. 

En esta continua construcción de vida humana entre la naturaleza y su cultura, da 

entre muchos resultados una forma particular en que se delimitan los espacios, cómo se 

forman y cómo es que se describen y conocen a través del tipo de situación o fenómeno 

natural físico o simbólico que caracteriza y forma caminos.  

o Mapas y el contexto del trabajo de investigación 

A partir de la utilización de la cartografía participativa fue que encontré lugares 

simbólicos muy importantes a través de leyendas, historias y mitos que forman parte de la 

identidad biocultural y de delimitación de espacios en el ekuaro, pude contemplar en una 

serie de mapas punteando algunos de los lugares más importantes y simbólicos a partir de los 

que surgen creencias que tienen que ver con la naturaleza. 

En este caso podemos denominarlos como etnomapas siguiendo la idea de Boege (2021) que 

comprende que estos son: 

“Los etnomapas de los territorios indígenas están cargados de topónimos 

cargados de símbolos (geosímbolos), muchos de ellos de carácter sagrado. Cuando 

hablamos de geosímbolos nos referimos a lugares, montañas, ríos, árboles, rocas u 

otros accidentes geográficos que organizan en lo simbólico el espacio vivido y en 

transformación constante por el trabajo en las parcelas, en los acahuales o en los 

bosques o selvas” (Boege, 2021, p. 184). 



60 

 

 Con la experiencia y la delimitación a través de puntos que son de gran importancia 

dentro de lo que las personas consideran importante dentro de su espacio es que se dan estas 

vinculaciones con el medio natural y con seres de la naturaleza que a su vez crean nuevos 

escenarios en los que el mundo simbólico del ekuaro genera y produce la vida durante y en 

estos lugares. 

 Es de esta forma en la que cada uno de los puntos que se referencian y se tienen en 

cuenta para este trabajo de investigación, más allá de ser delimitaciones, se vuelven puntos 

claros de lugares en los que se puede o no tener acceso a través de distintas fuerzas y fuentes. 

 Es de esta manera que a continuación se da una estructura de los lugares en los que 

se existe el ekuaro ya que tienen características muy específicas y especiales. 

❖ Calendario agrícola de Huanímaro, Gto 

 Como uno de los puntos fundamentales sobre los que se establecen todas las prácticas, 

donde se ponen en discusión el conjunto de conocimientos bajo creencias específicas es que 

aparece el calendario agrícola en el que se ordena la vida en momentos y lugares específicos 

a través de los que los fenómenos climáticos aportan a la existencia y ante ellos se organizan 

las personas.  

 Es por ello por lo que a continuación se presenta un calendario agrícola sobre el que 

se establecen primero, las dos grandes épocas del año: temporada de lluvias y temporada de 

secas a partir de las que se establecen periodos desde el clima que generan unas condiciones 

especiales como lo son: las primeras aguas o lluvias, la canícula, las cabañuelas del Niño, el 

periodo donde el pronóstico como será la predicción del clima para cada mes del ciclo nuevo 

y el tiempo de los remolinos que a través de las siguientes páginas llenarán de historias este 

trabajo de investigación. 

 Es así como a través de actividades agrícolas, religiosas, de convivencia a partir de la 

naturaleza y de actividades de recolección y relacionadas a la comida proveniente del ekuaro 

que toma y tiene sentido a partir de las maneras en las que se desenvuelve la vida humana 

teniendo entonces el tiempo un pilar fundamental para la existencia del ekuaro y su 

seguimiento.



61 

 

Figura 12 Calendario del ciclo agrícola en Huanímaro, Gto. 

 Nota. Cada una de las actividades y fechas enmarcadas aquí es fundamental y en ellas se basan todas las formas en que se lleva a cabo la vida dentro de esta lógica profundamente ligada a fenómenos climáticos. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Realizado: 24 de noviembre 

de 2024. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

 

 

Es así como a través de este orden en el que la vida se va generando que el sistema del ekuaro 

toma vida y representación en espacios y tiempos físicos y simbólicos que marcan la vida de 

quienes existen desde él. 

 Es por tanto que a continuación se muestra el territorio donde se sitúa llevándolo por 

características que lo componen a través de lo que da pauta a que el ekuaro se establezca en 

estos lugares. 

• TERRITORIO DE LA INVESTIGACIÓN  

Los espacios dejan de ser espacios en donde se contemplan pocas 

cosas, en las que se ve algunas de sus características sin significarlas, el 

ekuaro requiere de un lugar específico donde residir y parece haberlo 

encontrado (Méndez Escobar Yessica Liliana. 3 de noviembre de 2024. 

Bitácora de trabajo de campo). 

 

El objetivo de este apartado es caracterizar el territorio en los que esta investigación centra 

su estudio a través de una serie de particularidades que generan exista sobre este espacio y 

entre las personas que viven en estos lugares el ekuaro. 

La localización del municipio de Huanímaro a través de sus límites geográficos es la 

siguiente: al norte y al este colindan con el municipio de Abasolo, al sur con el estado de 

Michoacán y al oriente con el municipio de Valle de Santiago. El municipio se divide en 28 

localidades y una cabecera municipal. Tiene una extensión de 130.57 km2, que representan 

el 0.43% de la superficie de la entidad” (Guerrero Cervantes, 2010, p. 10). 

Como parte de un pequeño recuento histórico, para el año 1580 León es elevado a la 

categoría de alcaldía mayor y dentro de su territorio adjunto estaba Huanímaro como parte 

de esta extensión (Guerrero Cervantes, 2010). La hacienda de Huanímaro formaba parte 

entonces del territorio perteneciente a esta alcaldía. 

Por su parte hay un documento del 20 de septiembre de 1731 que indica lo siguiente:  



63 

 

“Causa criminal a pedimento de Matías y Antonio Rodríguez, indios otomíes, 

sirvientes de  la hacienda de Huanímaro, sobre haber recibido (tan gentiles vueltas de 

azotes) de Pedro Vázquez, mayordomo de la mencionada hacienda por decir ellos 

habían entregado un caballo que se robaron”7 (Guerrero Cervantes, 2010, p. 49).  

Cabe aclarar que si bien, se encontró este dato sobre indígenas otomíes, también se 

encontraron algunos datos dentro del ekuaro de algunos conocimientos, prácticas y 

cosmovisión que proceden de esta cultura, en este trabajo de investigación en particular, se 

profundiza sobre lo que es correspondiente a la cultura p’urépecha ya que se encontró con 

mucha mayor presencia dentro de la construcción de diversas formas del mundo a través del 

ekuaro. 

Siguiendo con el recuento histórico de Huanímaro, para 1792 se tiene el registro de 

la “Hacienda Guanimaro” que correspondía a José Ignacio Rosales como parte de las 

propiedades agropecuarias en Pénjamo (Castro Gutierrez, 2016). 

A través del congreso del estado de Guanajuato el 11 de diciembre de 1877 se tiene 

registro de Huanímaro en el artículo 2° de la ley el reconocimiento y erección de este pueblo 

como municipio y la comprensión de sus límites geográficos con los que ya comprendía la 

hacienda del mismo nombre (Lizardi, 1878).  

Huanímaro como municipio se componen de 28 localidades y una cabecera municipal 

que serán enmarcadas dentro de territorios determinados sobre todo por su orientación sobre 

los puntos cardinales ya que en cada uno de estos hay diferencias de altitud y con ello tienen 

características específicas con su entorno. Los del norte tienen cerros y grandes pendientes 

mientras que los del sur tienen casi en su totalidad el paso del río Lerma. 

Es así como sobre estas diferencias geográficas se distinguen de la siguiente forma en 

grupos de localidades de las que se comprenden las distintas regiones. 

Noroeste: 

San Juan Grande (San Juan, es más común utilizar así el nombre de la localidad), Ojos de 

Agua, Copales y San Antonio Buenavista. 

 
7 Referencias: AHML (Archivo Histórico Municipal de León), AM-JTC-SCR-C.13.EXP.8-. 



64 

 

 

Noreste: 

La Tinaja, Los Otates, Colonia Rafael García, La Cantera, Paso de Carretas, San José de 

Ayala (San José, es más común reconocer esta localidad así). 

Por su parte estas localidades del noroeste tienen grandes pendientes y cerros que los 

caracterizan, al igual que la parte noreste, donde hay muchas lomas e incluso están a través 

de grandes barrancas y pasos de agua en zonas altas del municipio. Por lo cual son los lugares 

donde el ekuaro tiene y mantiene su existencia ya que estas pendientes y poca agua es que 

conlleva a tener un sistema de temporal, es decir, una forma en la que las siembras dependen 

totalmente de las lluvias y de la época de secas. 

Para una mayor comprensión de estás pendientes sobre la zona norte que son las que 

entre muchas otras cuestiones del territorio propician que exista el ekuaro. El siguiente mapa 

en el que se muestran sobre el municipio las zonas de planicie y mayor altitud descritas con 

anterioridad: 

Figura 13 

Mapa de zonas con pendientes altas dentro del municipio de Huanímaro. 

 

Nota. El mapa muestra la forma en que geográficamente se establecen pendientes dentro del municipio lo cual 

propicia la zona de permanencia del ekuaro. Fuente: IPLANEG Huanímaro, 2014. 



65 

 

 

Suroeste: 

Cerrito de Aguirre, El Durazno, Jarrillas, Joroches, La lobera8, Zapote de Aguirre, Zapotito 

de Mancilla, La Granja, Rancho de Guadalupe (El gato, es común escuchar que le llaman así 

también a esta localidad) y Monte Blanco. 

Sureste: 

Cerrito Alto Nuevo y Cerrito Alto viejo, Cora, Paso de Cobos, San Antonio de Eguía, San 

Cristóbal de Ayala (San Cristóbal, es más común utilizar así el nombre de la localidad), San 

Isidro de Ayala (San Isidro, es más común utilizar así el nombre de la localidad) y San 

Ramón9.  

En el suroeste hay muchas más zonas planas y casi todas las tierras tienen acceso a 

pozos para el riego de las tierras, al igual que en algunas localidades hay el paso de un canal 

de riego que va desde el río Lerma, esto mismo pasa con la zona sureste, hay el paso de un 

canal de riego, acceso a pozos y está un dique de agua para el río Lerma que es parte del 

límite con el municipio de Puruándiro, Michoacán. 

Cabe aclarar que, dentro de estas diferencias entre zonas y localidades, la cabecera 

municipal está al centro de ellas, aunque se ubica más al norte del municipio. 

 

➢ Huanímaro 

Siempre he creído que Huanímaro es un lugar un tanto escondido de los demás municipios 

del estado. Abasolo que nos queda más cerca está detrás de algunos cerros, ni nosotros 

llegamos por allá, ni ellos ya que de su lado está el brinco del diablo unas grandes peñas. 

 
8 Loma de Tomates y El Riñón. Algunas personas reconocen dentro de la localidad de la Lobera dos zonas 
particulares que son tomadas como otros territorios, a uno le llaman Loma de Tomates y en otra zona ubican 
al Riñón, aunque en realidad estas dos zonas forman parte de la Lobera 
9 Fuente sobre el nombre registrado por el municipio de localidades: (Guerrero Cervantes, 2010) y Mapa H. 

Ayuntamiento 1998 – 2000. 

 



66 

 

Desde cualquier carretera, ya sea desde Abasolo y Pénjamo o desde Abasolo y Valle de 

Santiago es fácil saber cuándo se ha llegado a Huanímaro. Se alza “el cerrito de la cruz” con 

sus árboles, que llenan siempre de verde nuestra vista a todos, se ve como si estuviéramos en 

un pequeño circulo que se extiende desde ahí hacia las carreteras. Es de alguna forma como 

si desde ahí que tenemos la cruz, nos cuidara. Hay una pequeña plaza desde donde se tiene 

esta vista del cerrito, en ella cabemos muchos, la mayoría de nosotros cuando se trata de las 

fiestas del pueblo. Incluso si no es así, si no estamos por ahí rodeados de personas, siempre 

hay con quien estar. Nadie aquí nunca es un desconocido, un “hola”, un “buenos días” o 

“buenas tardes” nunca es ignorado, siempre hay sonrisas amigas entre las calles, una mano 

amiga y una plática amena.  

Hay varias zonas donde nos sabemos distintos, están quienes son quienes viven en el 

centro, quienes viven por las arboledas, o detrás del CECYTE que es lo más reconocible en 

realidad, están quienes viven por el centro gerontológico, los del fraccionamiento del 

mirador, los que están por la escuela Melchor Ocampo, por el Ojo de Agua, antes o después 

del puente, por el camino a la cueva, quienes están por la calle Allende o los que estamos 

“arriba” sobre el cerrito de la cruz, o bueno, al lado de él nos extendemos, sin duda para mí 

el mejor lugar.  

Está rodeado de naturaleza, algunas calles terminan en ekuaros, cercas de piedra que 

dejan entrar a sus plantíos de maíces, personas que aún se sientan por las tardes en las 

banquetas a ver a las personas pasar y quienes siempre tienen saludos amigables. Aunque sí, 

también las calles están más inclinadas, estamos sobre el inicio de los cerros, se ve desde 

aquí a quienes cuidan en las laderas sus chivas y pasan con burros algunos señores aún. 

Donde crecieron muchas de las personas que son parte del ekuaro y que me han permitido 

escribir sobre ellos y ellas, desde sus voces, a partir de las de sus hijos, nietos, conocidos o 

en su caso desde ellos y ellas mismas. 

La composición de cabecera municipal podemos verla de distintas formas, ya que 

para este trabajo será importante resaltar diversas características que tendrán que ver con la 

construcción y las continuas modificaciones del ekuaro en Huanímaro.  

Para enmarcar el contexto climatológico del municipio a través de la información de 

Guerrero Cervantes (2010) es que se contempla “el clima del municipio es semicálido, 



67 

 

subhúmedo con lluvias en verano” (Guerrero Cervantes, 2010, p. 14) y por consiguiente estas 

temporadas dan como resultado un calendario ritual y de festividades que tiene que ver con 

esta relación del hombre y la naturaleza a través del periodo de lluvias y de secas. 

 La composición de las tierras en la cabecera municipal tiene varias situaciones en 

cuanto a la zona que se ocupa por lo ekuaros como los ejidos. 

El ejido de Huanímaro se compone de:  

Cabecera municipal, La Tinaja, La lobera (Loma de tomates y el Riñón) y Monte Blanco. 

Existe una zona que es sobre la que aún no se tienen una regulación de predios, no es 

zona ejidal ni de pequeña propiedad, pero existen los ekuaros. Son alrededor de 66 

productores. Han estado buscando la regulación de sus predios, pero no la han tenido aún, 

solo han obtenido negativas de parte de la administración pública y algunas malas 

experiencias tratando de hacerlo por su cuenta ya que han sido víctimas de fraude. 

Esto no solo lo digo porque es sin duda un tema que atender y reconocer, sino que ahí 

es donde se encuentra uno de los ekuaros de los que escribí, era de mi abuelo materno y ahora 

ha pasado a ser de mi mamá, aunque quien lo trabaja como zona de cultivo es mi papá.  

Está búsqueda de la regularización de los ekuaros lleva alrededor de 10 años. Antes 

en realidad nadie había pensado en la posibilidad de que esto pasara, muchos de quienes 

tenían su ekuaro ahí eran señores mayores como mi abuelo, él decía que si mi mamá quería 

“arreglarlo” estaba bien, pero para él no era algo fundamental de hacer. Él nunca quiso un 

título de propiedad y yo no lo entendía, pensaba que la única forma de vivir con seguridad 

era ponerle el nombre de uno a todo lo que creía pertenecerle, creo que ahora lo entiendo. 

¿Para qué un título de propiedad? ¿no es que la tierra es solo de ella misma?, creo que él ya 

lo sabía, o bueno, siempre lo entendió. 

La extensión de este territorio está sobre las laderas de la cueva de Sta. Regina y una 

parte más sobre los cerros antes de llegar al cerro del mono Huanímaro se muestra en el 

siguiente mapa: 

 

 



68 

 

Figura 14 

Mapa topográfico del territorio que ocupan los ekuaros dentro del municipio de Huanímaro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Plano topográfico que comprende los predios definidos como ecuaros en el municipio de Huanímaro, 

Gto que no han podido ser regularizados.  Fuente: (Ing. Santiago Rodríguez, 2020). 

 

Otro de los temas fundamentales para la comprensión de este sistema es el del agua, 

ya que de este elemento corresponde la característica de que el ekuaro forma parte del 

territorio de laderas del municipio y no configura ningún espacio con exceso de agua como 

pasa en el sur del municipio con el paso del rio Lerma. Montes de Oca (2008) ha reconocido 

este hecho sobre las distintas formas del manejo de estas tierras de labranza a través de su 

investigación. 

“Las tierras en el municipio son tanto de temporal como de riego; se podría 

decir que se dividen en partes iguales, 50% que tiene riego y 50% que no. Cabe 

mencionar que es en la parte noreste en donde se concentra la mayor parte de cultivos 



69 

 

sin sistema de riego, mientras que en la parte sur, prácticamente todas las tierras 

cuentan con el servicio” (Montes de Oca Zavala, 2008). 

Cabecera municipal cuenta con una variedad de servicios y manejos del agua. Se 

tienen tres pozos de agua potable, los cuales abastecen a todo el municipio llegando a cada 

una de las viviendas por tubería, 2 manantiales superficiales, los cuales se han clausurado por 

contaminación, pero por la administración pública sí se utiliza para los servicios del 

municipio y existen el municipio de 3 bordos municipales. 

➢ Los Otates 

Los Otates está extendido sobre un pequeño cerro que lo cubre y a su vez protege de las 

grandes barrancas que ahí tienen. Es muy distinguible, incluso tiene letras en su cerro, sobre 

ellos que dice “Los Otates”, se ven de lejos, ellos mismos han puesto desde hace muchos 

años este tipo de letreros, también sobre sus dos entradas con su nombre, si bien se ve poco 

desde sus caminos hacia la carretera, hay mucho. Se ven corrales, casas enormes, tiendas de 

abarrotes, sobre todo, personas que aún salen y platican por las tardes cuando es hora de 

descansar o de hacer amigos.  

Yo siempre los he visto desde uno de los ekuaros que tenía mi abuelo paterno por ahí 

y que ahora mi papá y tíos lo siembran. Se escucha desde ahí un señor con un megáfono que 

promociona y anuncia siempre todo lo que hay dependiendo del día: verduras, carnitas, cena, 

misas o si a alguien se le olvidó o se le perdió algo.  

No es difícil llegar, solo se tiene que ir por la carretera de Huanímaro hacia Abasolo 

y Valle de Santiago y se toma la primera desviación hacia el norte, ahí está la Tinaja y seguida 

de toda esta localidad, se pasa por ekuaros, se pueden ver grandes barrancas y después se 

comienza a ver su letrero sobre el cerro y poco a poco sus casas llenas de color, algunos 

corrales con cercas de piedras y algunos caballos y burros que están por ahí amarrados para 

que puedan comer. 

El ejido de los Otates se compone de solo esta comunidad, teniendo 28 productores 

activos en reuniones que respectan al ejido y se compone de 152 predios registrados.  



70 

 

Cambiaron su comisariado ejidal el 16 de marzo de 2023 a donde pude ir a la reunión. 

Había 22 personas entre hombres y mujeres de más de 50 hasta los 86 años. A partir de esa 

reunión es que se eligió el comisariado ejidal Manuel Guerrero Chávez de 52 años. 

 Por parte de la administración pública de Huanímaro es que en la comunidad se tiene 

un pozo de agua potable que llega a cada una de las casas por tubería. También se tiene un 

manantial de uso común donde las personas pueden abastecerse y se tienen 3 bordos en donde 

la comunidad se une para pescar y convivir, o lo hacían con anterioridad. 

 También en temporada de lluvias siendo que la localidad está en una de las zonas altas 

del municipio pasa por algunas barrancas donde las personas suelen convivir cuando hay la 

suficiente agua para que se esté en esos lugares que las personas llaman los charquitos. 

 No hay pozos para el riego, la mayor parte de personas que tienen o tenían ekuaros 

ahora los trabajan con agave azul, esto entre muchas razones más, sobre todo se dice por ser 

una planta que no requiere de demasiada agua puesto que en esta zona no es muy común que 

haya. 

  

➢ La Tinaja 

La Tinaja es una de las localidades que podrían verse más pequeñas, ya que la misma 

carretera parte por decirlo así, la localidad. Se tiene que ir de Huanímaro hacia Abasolo y 

Valle de Santiago y tomar la primer desviación de carretera, se pasan algunos ekuaros que 

ahora tienen agave azul y se llegan a ver las primeras casas, una cancha de tierra, un letrero 

que dice “La Tinaja” y entonces es que sigue una gran pendiente, se comienzan a ver calles 

a los lados que marcan las demás, hay algunas tiendas a los lados de este camino donde se 

venden productos básicos y donde fuera siempre hay personas sentadas en la banqueta, hay 

algunas casas que tiene en la puerta de sus corrales que se vende semilla de calabaza, frijol, 

o maíz. Así sigue hasta una pequeña capilla, poco después hay una curva de la misma 

carretera y es entonces que hay un puente, siempre, o bueno, casi siempre va corriendo agua 

por ahí. Se ve debajo y sobre este puente más casas, hacia el cerro y hacia la barranca, aunque 

no llegan ni muy arriba ni van muy hacia abajo. Se notan algunas casas que dicen “son de 

migrantes” enormes y muy bonitas. 



71 

 

 Siempre cuando vamos por el camino hacia el ekuaro que por ahí tenemos hay 

personas saludándonos, ahí se casó una hermana de mi papá y también como mi abuelo iba 

mucho a su ekuaro, reconocen a mi papá, así que por lo general hay algunos gritos amigables 

diciendo su nombre o saludándolo, aunque solo pasemos con la camioneta o con coche, ya 

nos reconocen con eso, así es que nos ubican y de alguna forma nosotros también sabemos 

dónde siempre están, aunque se vaya rápido. 

Las tierras ejidales que corresponden a La Tinaja están adjuntas al ejido Huanímaro. 

Ante esta situación dicha por el comisariado ejidal Salvador Ramírez en 2023 se compone 

de una serie de demandas ante el rechazo de no tener su propia tierra para esta comunidad 

como la constitución de un ejido aparte de el de Huanímaro. Varias personas que son de 

cabecera municipal tienen ejido en una zona de la Tinaja que es conocida como el varal, esto 

por la presencia de una planta nativa de la zona llamada kuturi, que es una planta en caña 

delgada que es reconocida desde la zona del lago de Pátzcuaro (Velásquez Gallardo, 1978). 

Era utilizada para la construcción del techo en las casas de adobe, dándole soporte y 

estructura. Se hacía la constitución de ramas, kuturi, lodo o adobe y las tejas en ese orden. 

 Sobre la cuestión del agua potable que compone el abastecimiento por tubería se tiene 

por medio de la administración pública de Huanímaro un pozo para toda la localidad. Aparte 

se tienen dos pozos de uso común de los cuales las personas también consumen. Y también 

se cuenta con 3 bordos en los que se da agua a los animales. Hay alrededor de 3 manantiales 

que son conocidos y utilizados por algunas personas aun actualmente y hay un puente muy 

importante para la comunidad ya que por las lluvias y entre las barrancas suele pasar mucha 

agua y tienen una gran caída de agua que pasa por los ekuaros. 

 En esta localidad también se ha sustituido el ekuaro como un sistema de siembra de 

maíz, frijol y calabaza para reemplazarlo con la plantación del agave azul, aunque aún hay 

quienes no lo han reemplazado con otro tipo de plantación y siguen manteniendo así sus 

ekuaros. 

 

 

 



72 

 

REFLEXIONES 

La cultura p’urépecha ha generado al menos en el municipio un sentido de identidad que 

permite sistemas como el ekuaro sigan manteniéndose vigentes, también por ser respaldados 

desde sus inicios a través del espacio que fue ocupado y en el que se desarrolló esta cultura 

de manera en la que pudo permanecer sobre el tiempo. 

 Huanímaro aún guarda y convive con algunas prácticas que tienen que ver con esa 

ocupación p’urépecha, sin embargo, el ekuaro también permanece en este espacio porque la 

geografía sobre los lugares en los que se mantienen presente sigue siendo particulares. 

 El ekuaro por su parte se ha referido en algunos trabajos de investigación de maneras 

diversas, aunque todos ellos concuerdan con ser un sistema en el que se mezclan diferentes 

elementos en los que se tiene una vinculación especial con respecto a lo que llaman entorno 

biocultural a través del que se mantiene, generan vínculos en los que las personas se ven 

interactuando con un mundo simbólico y material en el que la naturaleza da sentido y 

representación. 

 Así es como Huanímaro como cabecera municipal, Los Otates y La Tinaja se ven 

involucrados por sus características naturales como algunos de los puntos más altos en los 

que ha logrado permanecer el ekuaro y a través del que a lo largo de los siguientes capítulos 

se irá generando una comprensión no solo de este sistema entendiéndolo como una forma en 

la que cultiva, sino en uno en donde cada movimiento físico, mental y emocional tiene que 

ver con interacciones con la naturaleza para hacer vida. 

 

 

 

 



73 

 

CAPÍTULO 4 

SERES SIMBÓLICOS DE LA NATURALEZA 

En este mundo hay lugares a los cuales se tiene que ir con extremo 

cuidado, en el que los sentidos pueden verse afectados por sombras que 

desvían, por las yácatas encantadas, por las peñas que guardan tesoros, puentes 

que son hogar de seres traviesos, animales tentadores que son una trampa y 

juegos en los que participa el diablo (Méndez Escobar, Yessica. 12 de agosto 

de 2024, bitácora de trabajo de campo). 

Este capítulo tiene como objetivo identificar la relación física es decir, la dimensión tangible 

del mundo del ekuaro en el entorno natural y la relación simbólica entendiendo por esta como 

la cercanía que hay con el mundo de lo ritual como se describe “es la conducta formal 

prescrita no dominadas por la rutina tecnológica, y relacionada con la creencia en seres o 

fuerzas místicas” (Turner, 2013, p. 21). Esta construcción del mundo entre las personas que 

configuran el ekuaro y su entorno natural, el cual está bajo la custodia de seres simbólicos 

que protegen, retienen y delimitan el territorio, a su vez constituyen una parte de la 

cosmovisión que habita en historias sobre su vínculo estrecho con las personas y su espacio 

a partir de las historias recopiladas a través de la tradición oral. 

Para comenzar, la construcción de las historias que se presentan se concibe bajo la 

cotidianidad de la vida de quienes forman parte del ekuaro. A partir de la construcción 

colectiva de relatos desde algunas historias que configuran parte de su cosmovisión. En este 

sentido se retoma la comprensión de este último concepto a través de Gallardo Ruíz (2008) 

quien enmarca “la cosmovisión se delinea en los campos relativos a la religión, creencias 

sobrenaturales, tradición oral teniendo como la costumbre y la lengua, a la medicina 

tradicional y a la hechicería”(Gallardo Ruíz, 2008, p. 8). Esta definición aporta a comprender 

que parte de este complejo mundo se sostiene a través de estas relaciones importantes de las 

personas y la naturaleza a través del mundo simbólico con seres y fuerzas que enmarcan actos 

y hechos que enraízan a la persona con su kosmos, corpus y praxis. 

Se encontró a través del pensamiento de las personas que configuran al ekuaro a partir de 

lo sobrenatural desde la cultura p’urépecha. También se mantiene la idea de que, como parte 

de un territorio que comprende a Mesoamérica, se sostiene una estructura simbólica del 



74 

 

mundo de forma particular ya que retomando la idea de Bautista Cabrera (2017) el universo 

desde este territorio extenso se ha comprendido a través de su situación cultural sobre la 

búsqueda del equilibrio de la vida comprendida a través de sus componentes: las personas, 

sus deidades y la naturaleza (Bautista Cabrera, 2017). En este caso, se toma en cuenta aquí 

para la generación de relaciones y la coexistencia con el entorno que enmarca un espacio con 

el que las personas se ven relacionadas con una diversidad de seres que son parte de lo que 

enmarca su forma de existir su mundo. 

 

• EL ORIGEN DE LOS LUGARES ENCANTADOS 

En la mayor parte de caminatas por la tarde en Huanímaro entre las 

veredas de los cerros, las calles a punto de caer en la total oscuridad y cerca 

de algunos bordos de agua es que aparecen estás historias. Descripciones que 

vienen acompañadas por escalofríos y miradas rápidas a los lados de los 

caminos o en su defecto, tratando de no ver a ninguna parte que no sea el otro 

(Méndez Escobar, Yessica. 14 de agosto de 2024. Bitácora de trabajo de 

campo). 

El objetivo de este apartado es establecer el lugar de existencia de algunos seres simbólicos 

que pertenecen a la cosmovisión del ekuaro donde desarrollan su existencia y vida, 

formulando así una manera de existencia particular generando límites geográficos a partir de 

su muestra de acciones a través de lo que localmente se observan como encantos y sustos, a 

través de los cuales demuestran estos seres su capacidad de toma de decisiones.  

Para la comprensión simbólica del ekuaro, se debe tener en cuenta la composición de la 

persona, hay que pensarla más allá de lo que se puede observar. Dentro del trabajo de 

Martínez González (2018) se establece que en realidad, los límites de los seres humanos no 

se configuran solo a partir del plano físico, sino que en su identidad, le comprenden fuerzas 

que van más allá, situaciones y fenómenos que van encaminados hacia las entidades 

naturales, sociales y sobrenaturales que también comprenden la existencia a las personas 

(Martínez González, 2018). Por lo cual se está sujeto de fuerzas más allá de lo tangible y se 



75 

 

concibe al cuerpo a través del entorno en el que se ubica, puesto de que de estos lugares 

encantados también se significa la identidad. 

Para ayudar a delimitar y comprender cómo es que se comportan a partir de su lugar de 

origen estos seres o fuerzas sobrenaturales, como una manera de una representación de los 

lugares donde ocurren estás historias, se muestra el siguiente mapa con el que se señalan los 

espacios y qué clase de ser o fenómeno ocurre en ellos. 

 

Figura 15 

Mapa seres simbólicos como parte del entono de la sobrenaturaleza del municipio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. El mapa muestra los puntos de encuentro o salida de algunos de los seres simbólicos de la naturaleza que 

se encuentran dentro del ekuaro. Fuentes: Chia Calvillo Luis Ángel, Méndez Escobar Yessica Liliana, 22/02/24. 

Se concibe la idea de que el territorio, las personas que lo habitan y la naturaleza que 

les enraíza a su espacio, forman ideas y prácticas en las que se van apropiando unos de estos 

elementos de otros y se van encarnado en algunas historias sobre sus existencias y sus 

poderes.  A través del trabajo de Gallardo Ruíz (2008) se considera que desde territorio 

Mapa seres simbólicos de la naturaleza de Huanímaro, Gto. 2024. 



76 

 

ocupado por los grupos humanos y el entorno natural que le corresponde, se concibe una 

serie de procesos ideológicos que consideran al área de lo simbólico y que a través de la 

memoria y la experiencia se van conjuntando en lo que para este trabajo se concibe como el 

corpus o el conjunto de conocimientos que es elaborado y constantemente contrastado a 

través de la práctica continua (Gallardo Ruíz, 2008). Así es que, a través de las prácticas, de 

la experiencia en el territorio y la tradición oral que custodia estas historias y se genera un 

repertorio de estos límites que enmarcan a la relación del espacio con otros seres. 

Una de las grandes advertencias ante estos seres y fuerzas por lo que hay que tener 

mucho cuidado es que estar conviviendo con estos seres puede ser provocador de 

enfermedades que residan en el alma o el cuerpo. Estos seres tienen la capacidad de enfermar 

a personas susceptibles mayormente a través de lo que Gallardo Ruíz (2008) concibe como 

la separación de cuerpo con su composición física y anímica a través del enojo divino 

(Gallardo Ruíz, 2008). Aunque también se considera que pueden tener una reacción traviesa, 

que pueda confundir o que pueda generar algún mal en la persona con la que se encuentran 

y también tienen la capacidad de tener algunas buenas fortunas para quien logra ser elegido 

por estas fuerzas y seres. 

 Hay algunas historias que no se enmarcan en este mapa, porque no tienen un lugar 

específico para salir, tal como Los Tornados de Aire, La Señora del Cerro, Las Brujas y 

Brujos y El Diablo. Para el primero pueden existir en todos los lugares donde pueda generarse 

un tornado pequeño o remolino de viento, aunque se considera que hay un “tiempo de 

remolinos” que corresponde a los meses de marzo y abril. Para la segunda puede aparecer en 

toda la superficie del cerro o de algunos caminos hacia los ekuaros, por su parte para los 

terceros tienen la capacidad de movilizarse en todo el pueblo e incluso de convertirse en otros 

seres al igual que el último. 

❖ Yácatas 

Si hay que comenzar por alguno de estos lugares donde la magia y el miedo ocurren tenemos 

que recurrir a las yácatas. Estas “eran pirámides p’urépechas que se levantaban cerca de las 

habitaciones de los gobernantes y los sacerdotes. Y allí sepultaban a los muertos de estás 

clases”(Martínez Ocaranza, 2001, p. 116). Y en Huanímaro se conocen algunas cuantas que 



77 

 

se establecen por los cerros en algunas comunidades y del lado norte del municipio que es 

donde esta investigación tiene su lugar. 

 Cabe aclarar que, si bien por algunas administraciones públicas en el municipio o por 

personas que conocen, ubican estas zonas y reconocen dónde están posicionadas, no hay 

alguna intervención del INAH ni de alguna otra institución para su protección o cuidado. 

Dado esto, es que se han tenido algunos impactos del tiempo y del uso de estas tierras en las 

que algunas de estas yácatas han desaparecido o han sido vaciadas. 

Figura 16 

Las yácatas de la Cantera, localidad de Huanímaro. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Vista por dron de algunas yácatas en el cerro perteneciente a la Cantera, en el municipio de Huanímaro, 

Gto. Fuente: Carlos Ángel “Tino” (Adventures44. 25 de julio de 2024). 

Las yácatas a través de las historias locales se consideran como un montón de piedras, 

claro que no cualquier montón de piedras, sino uno que tiene una carga simbólica. Se ha 

dicho y recorrido el concepto a través de las generaciones dentro de las que se sabe su 

ubicación y que son lugares un tanto misteriosos, en donde se han llegado a encontrar 

tepalcates de alguna cultura antigua de la que no se sabe su procedencia. Algunas de las 

personas a las que entrevisté, tal como lo recuerda Manuel Mejía de cabecera municipal, 

tienen el conocimiento de que las yácatas estaban cerca de algunos de sus ekuaros ya que sus 

abuelos o padres les habían mencionado esto e incluso en sus labores de trabajo podían 



78 

 

identificar dónde estaban porque era cerca de la yácata o por la yácata como paso en su 

caso. No se les tiene un culto o se forma algún rito, pero se decidía no destruirlas hasta que 

comenzaron a pasar entre ellas máquinas para aplanar o limpiar los ekuaros de las piedras 

para poder plantar agaves en aproximadamente los últimos 10 años o también para darle 

algún otro tratamiento a la tierra. 

En Huanímaro las yácatas se encuentran en su mayoría en las zonas altas del 

municipio. Como un apoyo visual el siguiente mapa ayuda a ver los puntos en donde se han 

encontrado marcadas con rojo con la figura de pirámides. 

Figura 17 

Mapa del municipio de Huanímaro. 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Mapa del municipio de Huanímaro delimitando sus pendientes, localidades, caminos y zonas 

arqueológicas. Fuente: Administración del H. Ayuntamiento 1998-2000, Gto. 

 



79 

 

A partir de este mapa es que podemos revisar algunos de los puntos. En la zona de estudio 

de: Los Otates, La Tinaja y Cabecera municipal si bien no se encuentran marcados, se sabe 

por conocimiento local, de algunas zonas que denominaban yácatas entre los caminos de 

estas localidades.   

Comenzando entre los caminos entre Huanímaro y San Juan Grande es que he 

aprendido de estos lugares como puntos misteriosos. Por mucho tiempo de mi vida mi 

hermano y yo quedamos a cargo de mi tía Nena, ella siempre solía sacarnos a caminar por el 

camino viejo de Huanímaro a San Juan Grande. Es de terracería aún, lo delimitan a los lados 

las cercas de piedra de los ekuaros de las cuales entre descansos ayudan bastante a sentarse 

y las acompañan arboles de mezquite que hacen siempre buena sombra y ayudan con la 

dulzura de sus vainas a que no pese el camino.  

Una de las grandes características de este lugar donde surgen estas historias, es que 

se ubican en el cerro del mono que está al lado de este camino de Huanímaro a San Juan 

Grande y este a comparación de otros cerros, no tiene ekuaros, o casi no tiene ya que en su 

mayoría está lleno de peñas y barrancas demasiado marcadas, con mucha piedra y poca tierra 

para trabajar. Por lo que no permite el paso a los humanos para formar casa. 

 Algunas de las veces que salíamos a caminar los tres (Mi tía Elena, hermano y yo) y 

se nos hacía algo tarde, ya a las 6:30pm comenzaba una extraña sensación de soledad y 

miedo, comenzábamos con un paso cada vez más veloz. Se dice que el cerro del mono, que 

está justo en ese camino está encantado, se escuchan voces, personas subir y bajar con sus 

animales, sonidos extraños de campanas o de una especie de onda de sonido, pero nunca hay 

nada o no que se pueda ver, muchos dicen que es por las yácatas que ahí están.  

 Alguna más de estas historias en este camino es la de mi tío Adolfo, él ayudaba a mi 

abuelo materno a trabajar en algunos ekuaros que eran de él y otros de algunas otras familias. 

Ese día estaba en un ekuaro que no era suyo ni de la familia y ya se había hecho algo tarde, 

no había ya nadie por el camino y entonces él comenzó a escuchar un ruido algo raro, él lo 

describe de la siguiente forma: “fue algo como cuando se mueve una cinta métrica, ese ruido 

que se escucha cuando chicotea”. Aparte de esto, recordó que en ese lugar se decía que había 

encantos, ya que había una enorme piedra que se consideraba que guardaba tesoros debajo. 

A él le dio miedo, un miedo que hasta el presente recuerda y le extraña por su manera de ser 



80 

 

en la que por lo general no hay algo que le de miedo en exceso. Comenzó a acelerar sus pasos 

y se fue del lugar a como pudo, luego de contarle la historia a mi abuelo, fueron los dos y no 

paso nada. Mi abuelo luego que vio al dueño del ekuaro le dijo lo que había sucedido y él le 

platicó que sí se decía que estaba encantado. 

o Las flamas de lumbre 

 Alguna más de las historias que suceden en las yácatas son las flamas de lumbre, se 

dice que el 3 de mayo, el día de la santa cruz es bien sabido que en los lugares en donde se 

esconden los tesoros salen llamas de fuego de distintos colores. Pueden ser amarillas para el 

oro y blancas o azules por la plata. 

 Para este caso hablaré de la historia de Manuel Robledo, aunque hubo muchas 

historias similares dentro de las entrevistas que realicé. Él siempre escuchó este relato de 

parte de sus antepasados, sus abuelos y sobre todo de hombres mayores se escuchaba decir 

el día de la Santa Cruz el 3 de mayo, habría que fijarse dónde ardía ya que siempre había 

algo, algún tesoro se escondía. Las personas por lo general no estaban ahí ya que debían estar 

en la cruz conviviendo y esperando la misa, así que por lo general los caminos y ekuaros 

estaban solos en busca de alguien valiente que fuera a desenterrar lo que se encontrara.   

Figura 18 

Dibujo de las flamas de lumbre el 3 de mayo. 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Se muestra la forma en la que se dice por caminos y en varios puntos con este día se descubren tesoros 

que brillan y relucen por las flamas que surgen de ellos. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Realizado: 

10 de agosto de 2024. 



81 

 

 

❖ Peñas 

Más arriba, en el cerro se dan otras historias, está en particular se da en distintas cuevas, 

peñas o en juntas de piedras. Hay que tener mucha suerte para estar en el lugar y a la hora 

exacta y por sobre todas las cosas, hay que tener una forma de ser humilde y sin avaricia, de 

otro modo nunca podrá pasarnos esto. La cueva elige a quien más allá de su ocupación o 

puesto se lo merece. 

 Las cuevas y las peñas suelen estar vivos, aunque no significa que todas las cuevas o 

todas las peñas lo estén, son lugares específicos, donde no solo se ve como entidad viva la 

peña, cueva o junta de piedras, sino que supone ser un lugar vivo, con todo lo que contiene y 

con todo lo que es. Guerrero Martínez (2022) quien analiza este fenómeno de lo sobrenatural 

considera que este comportamiento en cuevas: “Al ser moradas de seres especiales y lugares 

sagrados, no pueden ser exploradas por cualquier persona[…] lo que se halla dentro de esas 

cuevas tiene dueño”(Guerrero Martínez, 2022, p. 71). Por lo que en las siguientes historias 

se demuestra cómo es que a través de la tradición oral se conocen lugares como lo son cuevas 

y peñas que tienen vida y tienen la capacidad de accionar ante lo que conciben las personas 

correctas o incorrectas. 

 

o La cueva oscura 

 La cueva oscura es el lugar por excelencia en donde esto sucede. Esta en el cerro de 

Huanímaro y no van muchas personas, pero antes sí lo hacían, sobre todo quienes se 

dedicaban a ser pastores solían pasar de vez en cuando por ahí. Esta historia la escuche por 

primera vez en primaria, era del papá de uno de los maestros que entonces nos daban clase. 

Su papá le había contado a él cuando más chico que estaba cerca del mediodía cuando 

mientras estaba en el cerro comenzó a escuchar una voz “todo o nada” era lo que decía. Ya 

que se acercó lo suficiente para que lo pudiera escuchar con claridad en la cueva. De pronto 

al entrar, se abrió, después de estar totalmente a oscuras, se iluminó, pudo entonces ver un 

tesoro, era enorme toda la cueva estaba llena y tomo entonces un poco, pero de pronto la 

cueva se cerró. La voz entonces volvió a pronunciar “todo o nada” y lo entendió, así que tuvo 



82 

 

que dejar todo en su lugar y no llevar consigo nada ya que igual no tenía donde llevarlo 

consigo y de otra forma, estaría atrapado para siempre. 

 

o La peña verde 

Otra de estas historias es la que refiere a la peña verde. Está esta sobre el cerro de Huanímaro. 

Y ocurrió en la infancia de mis tíos Salvador y Cipriano.  A los que siempre les habían contado 

muchas historias de terror, alguna vez les sucedió una que en realidad no lograron concretar.  

Se dice desde muy antiguamente que en el cerro a una cierta hora que lo único que 

tiene de constante es que cambia, tal vez respondiendo a la necesidad o a el “querer” de la 

peña varía, pero por lo general se mantiene a eso del mediodía. Surge un destello de luz que 

no es normal, es como una “palanca” de luz de color plateado y sale cerca de la peña, dicen 

que si la gente la toca o la sigue lleva a está peña. Y entonces se abre la peña haciendo como 

una pequeña cueva a la que se puede pasar. Suele estar llena de tesoros, una cantidad 

impresionante de monedas y joyas, por lo que algunas personas a las que les toca aprovechan 

y quieren llevar mucho de lo que ahí ven, pero al final se dice que la peña se cierra, ya que 

es demasiado, no se puede llevar cargado y a las personas que les aparece no tienen los 

medios para llevarse todo. Están en el cerro y seguramente como mis tíos en alguna labor de 

pastoreo o yendo por la leña, así que no pueden llevar todo. Entonces se cierra la peña y se 

escucha decir desde dentro y retumbando el lugar “todo o nada” hasta que es dejado todo y 

entendido que en realidad no se lo van a poder llevar.  

Mis tíos era pastores en su familia. El día que se dio esta historia estaban con sus 

chivas y ese día lo recuerdan mucho porque justo en el lugar que dicen salía esta pequeña 

“palanca” de color plateado la vieron, se les hizo raro así que le prestaron mucha atención, 

aunque en realidad como eran niños, les dio mucho miedo recordando la historia y mejor se 

fueron, pero aún recuerdan que sí les sucedió esto. Fue elegido en ese momento para poder 

llevarse “todo o nada”. 

 

 



83 

 

Figura 19 

Dibujo de la peña verde “abierta”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Representación de la historia de la peña verde cuando abre con sus tesoros dentro. Fuente: Méndez 

Escobar, Yessica Liliana. Realizada: 10 de agosto de 2024. 

Se reconoce como una de las consecuencias más grandes tomar algo del cuerpo de estas 

cuevas, Guerrero Martínez (2022) a través de su análisis en la relación particular entre los 

tojol-ab’al y su entorno natural señala que: “la gente que llega a sustraer parte del cuerpo de 

la cueva termina sufriendo un castigo mandado por el dueño de esta[…] de esta forma la 

manera de recuperar la salud que ha quitado la cueva puede solo ser devolviendo lo 

hurtado”(Guerrero Martínez, 2022, p. 72). Quitarle una parte de vida a la cueva, al cerro o a 

algún lugar en el que se establece hay vida, tiene implicaciones en el equilibrio de esta, cosas 

que sucede en los dos relatos, aunque en comparación, en los casos en el territorio de la 

investigación, no se establece la enfermedad de quien quiera llevarse algo de estos lugares 

con vida, si no que se establece que este costo es desde la libertad de la persona. 

 

 



84 

 

• HISTORIAS SOBRE LOS ELEMENTOS DE SUSTENTO DE LA 
VIDA 

He visto y sentido correr el agua a través de arroyos, de canales, 

por ríos, entre charcos una mañana después de haber llovido, 

en presas, pequeños bordos, la he sentido correr entre mis pies 

mientras el aire llega con la brisa y la he visto llenar surcos, 

pasar entre barrancas y salir casi de una mágica forma de entre 

la tierra cuando ha llovido demasiado. (Méndez Escobar, 

Yessica. 16 de agosto de 2023. Bitácora de trabajo de campo). 

El objetivo de este apartado es interpretar algunas historias locales que enmarcan la creación 

y el camino de algunos de los seres simbólicos que tienen que ver con el agua y el viento a 

través de la historia del municipio y cómo es que de alguna forma estos seres recuperan 

algunos recorridos y valores que son significativos para las personas que configuran el 

ekuaro. 

Sin embargo, para conocer esta forma de ver el mundo en el ekuaro, el agua y estás 

zonas donde llega a descansar para seguir con su paso o donde corre y fluye hay algunas 

historias sobre el cuidado que se debe tener. 

El agua tiene una gran importancia para la existencia del ekuaro. Este elemento como  

se señala en la investigación de García Martínez (2020) sobre la meseta p’urpécha siendo 

una zona de escasez de este elemento explica su importancia fundamental ya que este está en 

toda la existencia conocida por el ser humano incluyéndolo como parte de uno de los seres 

que contiene agua en su interior (García Martínez, 2020). En este caso, también al ser un 

sistema agrotradicional de temporal, el agua es un elemento fundamental, ya que gracias a 

esto se genera una lógica que gira a su alrededor. A partir del cual incluso se genera la 

separación del ciclo agrícola en las épocas de aguas (época de lluvias) y antes de las aguas 

(época de secas). 

No es una casualidad que el agua sea sustento o quien de alguna forma rige el tiempo. 

Se reconoce en el trabajo de García Martínez (2020) que las civilizaciones antiguas siempre 

valoraron este elemento y se mantuvieron cerca de este llegando a asentarse cerca de fuentes 

y pasos de agua que marcaba la importancia que estos grupos reconocían (García Martínez, 



85 

 

2020). Y en el ekuaro no es la excepción puesto que los lugares con agua son llenos de 

historias en las que se establece su importancia, incluso si este líquido ya no pasa por ahí o 

si ha cambiado de rutas. 

 Dentro de cada una de estas distintas historias hay algunos elementos que se 

relacionan con ciertas prácticas propias de la cultura p’urépecha que, aunque no se recuerdan 

así localmente, dan indicios de retener cierta información que acercan a algunas de estas 

prácticas, ligadas a esta cosmovisión. Entre ellas están algunas como los sacrificios humanos 

en yacimientos de agua que se dan entre mitos purépechas, “Los sacrificios humanos 

realizados en centros ceremoniales que contenían manantiales cobran sentido en la medida 

que la muerte permitía el renacimiento del agua”(Ávila García, 1996, p. 95). Y es con indicios 

de este tipo que se han podido reconocer como parte de la compilación del conocimiento, o 

del corpus en el que se establece el ekuaro sobre la historia del municipio a través de los 

personajes que tienen apariciones sobrenaturales en estas zonas. 

 En la recopilación de historias sobre los seres que se encuentran existiendo, se debe 

tener en cuenta que como lo menciona Ávila García (1996) hay distintos personajes que se 

encuentran apareciendo a través de los mitos que se generan con este elemento, para su 

permanencia y su reproducción, que conllevan el mito de niños siendo sacrificados o de 

parejas (Ávila García, 1996). Un punto importante dentro de estos mitos10 tiene que ver con 

el espacio, tanto en su uso como en los cambios que en el vienen. En Huanímaro si bien no 

se encontraron los personajes totalmente definidos a partir de los mitos de creación de los 

yacimientos o pasos del agua, sus características nos acercan a poder interpretarlos de esta 

manera a través de la tradición oral. 

 

 

 
10 Si bien, el trabajo de Ávila García se refiere a estas historias como mitos dentro de los que se establece el 
origen de algunas de las fuentes de agua que son importantes para algunos pueblos de la región de la meseta 
p’urépecha (Ávila García, 1996). En este trabajo se consideran historias las narraciones que fueron 
recopiladas en Huanímaro apoyándolas con el argumento de Eliade Mircea sobre el mito y la realidad puesto 
que el mito lo considera como una realidad que tiene que ver con seres sobrenaturales desde o en la creación 
de algunas pautas del mundo en el que se existe (Eliade, 1991), pero en el caso de estas historias de 
Huanímaro, parecen ser más seres sobrenaturales desde la cotidianidad o de un tiempo no tan lejano como en 
el caso de los mitos, desde la creación o teniendo una importante fuente del sustento de estos lugares. 



86 

 

❖ Niños 

El agua tiene caminos propios, los construye en el tiempo y se forman a través del uso del 

hombre. En Huanímaro, el ojo de agua como se conoce uno de los pozos más importantes 

para las personas y del cual hasta una calle lleva su nombre ha estado en la vida de las 

personas en el municipio desde que recuerdan.  

 Si bien al inicio, cuando el pozo del ojo de agua en Huanímaro aún no estaba como 

ahora (cerrado y con poco acceso al público) no se recuerda ni una sola aparición, algún 

fantasma o algún ser. Al inicio, estaba lleno de árboles, de los cuales aún se conserva un 

ahuehuete enorme. Pero, ya no están los lavaderos a donde iban las mujeres a lavar sus ropas, 

o bueno, las piedras de cantera que tenían esta función, no se conserva la pila en la que se 

bañaban las personas ni los caminos con los que hacían vereda los niños y hombres que iban 

a cargar sus cantaros o sus cubetas en burros o a pie dependiendo de la distancia que tenían 

que recorrer para llevar este líquido a sus casas.  

 Aunque, parece ahora haber alguien cuidando la entrada a este pozo, curioseando a 

quienes por ahí pasan, o mostrando dónde está y a dónde no podemos pasar ahora. Un niño 

vestido de blanco, pequeño, como de 6 años. Me han contado de él, está siempre saliendo 

por la noche en una puerta donde nadie puede entrar o salir sin alguna llave, justo donde está 

el pozo del ojo de agua. Antes había escuchado que se corría la historia de que un niño se 

había ahogado hacía mucho. Luego ya solo se solía decir que se veía salir a un niño por la 

noche ahí, no hacía nada, nada malo, solo sale y suele ver por los escalones que ahí hay. 

 

 

 

 

 

Figura 20 

Fotografía de la Calle Francisco Rodríguez al lado del Ojo de Agua. 



87 

 

 

Nota. Vista a los Escalones del Ojo de agua, Huanímaro, Gto. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. 

Tomada: 3 de enero de 2023.  

A través del seguimiento de algunos de los mitos en la región de la meseta p’urépecha 

resulta una cualidad entre esta aparición y algunas que se tiene el registro puesto que el 

personaje de los niños parece tener un gran valor. Ya que dentro de los mitos que son 

expuestos por Ávila García (1996) se encontraron la aparición de infantes como quienes 

encuentran estas fuentes de agua y con esto el inicio de los mitos, teniendo que llevar a cabo 

un sacrificio para la permanencia de este elemento. 

Con ello es que la aparición de infantes en fuentes de agua como seres simbólicos que 

cuidan de estas se mantiene en el presente y con ello es que está historia podría tener ese 

indicio de un ser que cuida de este lugar en Huanímaro al formar una de las principales 

fuentes de abastecimiento del municipio. 

 

 

 



88 

 

❖ Sombras 

Los caminos del agua también parecen tener quien los recorra y los recuerde ahora que ya no 

pasa por ahí, mejor dicho, ahora que han quitado sus caminos aún hay quien los reconozca. 

 Hay una sombra, en la calle Aldama, o mejor conocida por la calle del testerazo, solía 

aparecer desde hace mucho tiempo, cuando el agua del ojo de agua corría por la calle en 

canaletas de cantera que le hacía camino a tanta agua que salía de este pozo, luego de pasar 

por la calle del ojo de agua iba por esta calle, después entraba a algunas casas que tenían estas 

canaletas por dentro y luego iba hacía la orilla del pueblo desembocando en un arroyo a las 

afueras de la cabecera. 

 Esta historia la recuerda mi papá. Resulta que siempre les decían cuando eran niños, 

había que tener mucho cuidado con una sombra que perdía a las personas, era como que los 

metía en un estado de trance del que recordaban o tomaban conciencia hasta que esta sombra 

los había sacado del pueblo hasta este arroyo donde el agua salía después de hacer el mismo 

recorrido del agua y también se solía decir que podía tomar la forma de un niño. 

Figura 21 

Dibujo de la sombra que aparece sobre el camino del agua. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Dibujo en representación de la sombra que suele salir en lo que era el recorrido del agua en la calle 

Aldama para perder a las personas a la orilla de Huanímaro. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. 

Realizado: 11 de agosto de 2024. 



89 

 

 Dentro de la comprensión de alguno de los seres que podría hacer este tipo de aparición 

están la Japingua y la Miringua. Son espíritus que están en el bosque y el aire. Generan 

enfermedades en las que quien se encuentra en este caso con la Miringua puede caer en locura 

o como se diría en p’urépecha mirinchini jandíndikua: estar engañado, descuidado, 

extraviado (Gallardo Ruíz, 2008). Por lo que podría tratarse de este tipo de ser solo que, en 

este caso particular, más acercado al agua como fuente de su andar. 

 Un caso similar pasa con las sombras y en este caso en los bordos y los arroyos, ya 

que en algunas partes en el municipio en las que se consideraba los límites, había algunos 

arroyos naturales. En ellos se solía respetar mucho el camino del agua y donde consideraba 

buena idea que descansara. Es decir, en los días muy lluviosos algunos hoyos en la tierra ya 

estaban listos para soportar cuando llegara el agua porque eran lugares por donde ya se tenían 

la pasada de este elemento y es ahí donde se establecían pequeños bordos. 

Estas sombras no se saben que hacían, solo se sabe que no eran buenas, y no es bueno 

acercase a ellas. Se solía decir que por lo general ya en la noche es que salen estas sombras 

cerca de los lugares donde pasaba el agua y donde había pequeños bordos. Se solían ver como 

si fueran una especie de bultos o de personas agachadas, pero sin rasgos, solo la forma y 

oscuridad. 

  

❖ Duendes 

Risas, pasos rápidos entre algunos más pequeños. Los Duendes son seres que también existen 

aquí. Particularmente en un puente específico, este tiene un camino muy especial. Pasa por 

un arroyo que está al lado de algunos ekuaros y luego se va guiando y pasando por todo el 

municipio terminando por llegar al panteón. 

 Mi Tía Nena fue quien recuerda la historia de que desde que ella era joven escuchó 

mucho. Se tenía que cuidar mucho cuando estaba oscureciendo el día y pasaba por esta parte 

del puente, ya que se decía que había Duendes, eran traviesos y a las personas que viven aún 

por ahí los molestan, les hacen maldades, los rasguñan y se esconden luego entre los árboles 

o de repente ya solo no los ven, pero siempre están y seguramente estarán. 

 



90 

 

Figura 22 

Vista al cerrito de la cruz desde el puente de Huanímaro.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Puente en calle Barranca, Huanímaro, Gto donde residen los Duendes. Fuente: Méndez Escobar, Yessica 

Liliana. Tomada: 5 de junio de 2022. 

 

En la comprensión de la relación continua y estrecha del hombre con la naturaleza se 

entiende que este tipo se seres existen y están continuamente encontrándose con los humanos. 

El ser humano está en constante peligro ante ellos. En este caso particular su relación con las 

personas es de daño hacia estos. 

 

❖ El pozo que siente  

Una de las historias más peculiares que encontré y de la que sobre toda mi vida he tenido 

varias narraciones de distintas personas es sobre el pozo de Santa Martha, que es una colonia 

del municipio, pero está un poco alejada de cabecera municipal donde se solía ir a lavar en 

un pozo que tenía mucha agua, arboles alrededor que las mujeres solían usar como tendederos 

y grandes canteras que ahí mismo encontraban ya que hay un yacimiento de cantera en este 

lugar y usaban a forma de lavaderos. 



91 

 

 Este pozo era mayormente usado por quienes vivían en el lado norte del municipio ya 

que eran más cercanos a este. Se suele decir por quienes no son de esta zona que estas 

personas siempre han sido muy conflictivas y las mujeres sobre todo son bastante 

argüenderas, lo que generaba problemas al tener un pozo así. 

 Se dice que cada vez que un grupo de mujeres o de una a otra se solían gritar o a veces 

llegar hasta los golpes el agua se enojaba y tal cosa se sabía porque entonces se secaba el 

pozo y no volvía a salir agua hasta que iba un padre a bendecir el lugar donde salía el 

nacimiento del agua y entonces el pozo se contentaba y volvía a brotar el agua como si nada 

hubiera pasado. 

 

❖ Los tornados de viento 

El viento se siente, pero también se le huye, dependiendo de lo que se haya hecho, 

dependiendo de lo que se cargue en la conciencia. Puede el viento estar supervisando y 

enviando recordatorios de que el mal comportamiento se reprende. 

En la comprensión de los vientos como pequeños tornados o aires se ven de forma 

particular y en estrecha relación con los seres sobrenaturales. Para la comprensión de este ser 

a partir del contexto biocultural se dice: “Para los p’urépecha, los vientos o los tarhiata, son 

fenómenos de la naturaleza al tiempo que entidades dañinas productoras o transmisoras de 

males. Los aires remontan a una manifestación de dios, presencias sobrenaturales, difuntos o 

antepasados” (Gallardo Ruíz, 2008, p. 118). Por lo que estas historias se han de conectar con 

la historia de los rastros purépechas que aún existen y que, por ahora, también llegan en forma 

de remolinos. 

En Huanímaro y para quienes configuran el ekuaro hay una historia que se recuerda 

ahora poco y que tiene que ver con los pequeños remolinos de viento que aparecen más en la 

época de secas, entre marzo y abril que es el tiempo de los aires, aunque en el transcurso del 

año pueden irse dando.  

Mi papá recuerda que era algo con lo que los amenazaban los adultos cuando eran 

niños. Se decía entonces cuando él era niño que esos remolinos veían de alguna forma el mal 

comportamiento de los niños y algunos adultos, ya que, si se portaban mal, mayormente 



92 

 

desobedeciendo a sus papás o llevando lo que se comprendía como un mal comportamiento 

en la sociedad estos remolinos tenían el poder de levantarlos y llevarlos directamente hacia 

donde hubiera un nopal y ahí dejarlos caer como su forma de castigo. Incluso decían que a 

algunas personas ya les había pasado. Está el caso de “Chayito”, un niño que era muy grosero 

con su mamá, un día estaba diciéndole groserías y no haciéndole caso, así que paso un 

remolino y lo dejó caer en un nopal. Así que, si se portaban mal, el viento no dudaría en pasar 

y llevárselos en los remolinos también.  

Figura 23 

Dibujo del niño cayendo sobre un nopal llevado por el viento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Relato de los remolinos que por el mal comportamiento se llevan a las personas y los dejan caer en un 

nopal. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Realizada: 11 de agosto de 2024. 

 

En este caso y desde la cosmovisión p’urépecha se considera que el “ataque de aire” llega a 

inducir conductas, a veces ser “llevado” por un “ataque de aire” funciona como un detonante 

de una religiosidad olvidada. Estos aires buscan capturar la vitalidad de la persona y pueden 

hacerlo violentamente (Gallardo Ruíz, 2008). En Huanímaro estos remolinos no entran 

dentro del cuerpo, pero sí tienen a partir de este castigo el poder de reivindicar a la persona, 

o en este caso, al niño o a quien se haya llevado un mal comportamiento. 



93 

 

• HISTORIAS SOBRE LA FAUNA Y CON LA FLORA  

La noche da sensaciones específicas de ella, emociones y, sobre todo, 

hace que algunas alertas corporales surjan: el miedo, la ansiedad, el aumento 

del sentido del oído y las reacciones ante cualquier situación en la que el 

cuerpo perciba algo que no debería (Méndez Escobar Yessica Liliana. 15 de 

agosto de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

 

El objetivo de este apartado es mostrar la forma en que seres simbólicos que son considerados 

malignos pueden relacionarse con las personas a través de sus camuflajes en la cotidianidad 

del ekuaro desde la flora y fauna para transformarse en un atractivo al que las personas se 

acerquen y puedan ser captadas por este tipo de seres que buscan el mal. 

Las historias que aquí se comparten son el resultado de un sistema que está implicado 

profundamente con el medio natural y los seres vivos y con vida que en él existen por lo que 

la aparición de animales dentro de estas historias como lo considera Argueta Villamar y 

Castilleja González (2018) se establecen desde relaciones que son formadas bajo un sistema 

en el que no pueden ser separadas por su contexto animal a través del universo del que forman 

parte desde su inicio (Argueta Villamar & Castilleja González, 2018). Por lo que la existencia 

humana se supone a través de sus múltiples relaciones con los distintos seres y fenómenos 

que le son familiares a través de su entorno desde el cual, para este apartado serán objeto las 

interacciones que se formulan con la flora y la fauna. Pero que a su vez tienen que ver con 

otros fenómenos que le pueden llegar a formar parte. 

 Dentro de la cosmovisión mesoamericana y a partir de la llegada del demonio occidental, 

distintas figuras desde las culturas existentes comenzaron a tener una visión desde lo maligno 

explicado a través de esta visión explicando desde un punto negativo lo que ocurría. Así 

algunos autores, tales como Báez Jorge (2013) han hecho investigaciones con respecto a este 

tema explicando que: “Se equiparó lo pagano a lo diabólico. Fue así en tal forma que, afirma 

José Carlos Vilcapoma, fueron satanizados hasta los animales: lagartijas, lagartos, culebras, 

víboras, mariposas, y hasta la llama y el cuy, por ser víctimas destinadas a los demonios” 

(Báez-Jorge et al., 2013, p. 11). Por lo que las siguientes historias son parte de una 



94 

 

recopilación en la se demuestra cómo es que los animales y las plantas se volvieron parte de 

un poder maligno del que hay que tener cuidado a través de los caminos. 

Uno de los temas que es fundamental a tratar a través de todas las historias es la hechicería 

y la brujería, que para la cosmovisión p’urépecha son distintas y se irá observando a lo largo 

del apartado. Por su parte a manera de definir un poco la diferencia. El trabajo de Gallardo 

Ruíz (2008) sobre la hechicería, cosmovisión y costumbre desde las prácticas de los 

curadores p’urépecha dan una gran resolución sobre esta diferencia y es que si bien se 

establece el término desde la “mala” y “buena” hechicería, en el caso de la buena es realizada 

por los curanderos o hechiceros, mientras que la brujería corresponde a la mala hechicería 

(Gallardo Ruíz, 2008). Y será una parte de la que constarán todas las historias de distintas 

formas, ya que a partir de algunos males se trabaja con algunas protecciones o en su caso, 

algunos remedios ante estos poderes que se tienen de los seres de la naturaleza que se existen. 

 

❖ Los Brujos 

Las características de los Brujos para estás historias en particular es que se forman a 

partir de ser seres que bajo distintas culturas se entiende buscan algún tipo de beneficio a 

través de hacer el mal, algunos autores como Milanezi (2016) establece que dentro del estilo 

de vida del brujo de encuentra un seguimiento de lo material a partir de los demás, es decir, 

ellos no laboran como cualquier persona si no que buscan la riqueza a través de las cosas 

materiales y anímicas de los demás (Milanezi, 2016). Por lo que en la cuestión local que se 

encontró se habla de historias en esta situación en donde estos seres son considerados como 

malos y como muy distinguibles en la sociedad puesto que no trabajan como los demás, sino 

que poseen un comportamiento alejado de la sociedad, por lo general solo se les ve de noche 

y se les reconoce como seres muy descuidados en apariencia. 

Algunas de las acciones que le relacionan al Brujo son señaladas por Milanezi (2016) 

como el robo de animales, acciones de brujería y con engaños hacia las personas del lugar 

donde residen, sin embargo, aunque temidos por sus vecinos y personas de la comunidad, no 

se les suele retar ya que se considera, pueden tener algún tipo de protección de hacia otros 

Brujos, colaborando de esta forma con la comunidad (Milanezi, 2016). Y es por ello por lo 



95 

 

que se podría expresar la forma en que si bien, se dedican a perjudicar de algunas formas a 

su lugar de residencia, también lo protegen en otros sentidos puesto que la magia o los 

poderes que poseen son utilizados no solo para hacer el mal. 

 

o Búhos 

 Casi no se escucha su volar, pero se siente pasar, llega y da escalofríos verlo, 

escucharlo. Los búhos se conocen como el animal favorito del brujo para tomar su forma. Mi 

papá recuerda cómo es que les decían cuando eran niños que los búhos eran Brujos, así que 

debían tener cuidado de andar por ahí por la noche ya que era cuando salían, posaban en los 

árboles. 

 Una de las cosas que le solían recomendar personas más grandes que él para cuando 

existiera el caso de una aparición de estos animales sobre el cielo o cerca de él era que 

escupiera, ya que si no podría ser que le comenzara a crecer cabello de la lengua.  

 

o El Brujo que llega con la fiesta 

 Otra historia que resulta muy particular es la que mi tía abuela Trinidad recordó. Ella 

dice que los Brujos en realidad sí eran y se decía que podían tomar la forma de algún animal. 

Recuerda aún más una historia sobre que los Brujos. Se decía que en realidad eran hombres 

muy sucios, desconocidos que de repente se encontraban en los pueblos entre las calles, 

mayormente surgían estas historias en Huanímaro para los días de la fiesta patronal que es el 

24 de junio en honor a San Juan Bautista. Estos seres se notaban porque siempre se cubrían 

con petate que les llegaba de la cabeza hasta los pies. Era conocido que llegaban en días de 

fiesta donde y cuando había mucha gente por lo que podían pasar un poco desapercibidos. 

 Eran hombres que venían de fuera, no se les conocía y mucho menos por lo mal que 

se veían, lo poco que se alcanzaba a verse, caminaban con sigilo y decían que entre sus lentos 

pasos y su petate era que podían robarse las gallinas y el nixtamal de las casas sin ser 

descubiertos. Luego, ya que se iban a ir usaban ese mismo petate que los cubría a ellos y sus 



96 

 

actos transformándolo en alas para irse y así es que desaparecían de repente del pueblo, 

aunque no de quedar en su historia. 

Figura 24 

El Brujo que recorre las calles con su petate encima. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Relato de los Brujos cubriéndose con un petate. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Realizada: 11 

de agosto de 2024. 

 

❖ Las Brujas 

 Dentro del concepto de las Brujas localmente, parece que hay dos categorías. Quien 

lo hace de buena manera, es decir, quien hace curaciones y remedios para los males del 

cuerpo y el alma y se considera un tipo de brujería buena. Por su parte está quien lo hace de 

forma mala, para hacer travesuras, males y provocar desestabilizar personas y familias. A 

través de la literatura, Gallardo Ruíz (2008) establece sobre este último tipo de brujería se 

suele adjudicar a la práctica que tiene que ver con el engaño, aunque también se suele usar 

esta palabra más por quienes tienen un estigma a estas prácticas (Gallardo Ruíz, 2008). Las 



97 

 

historias siguientes tratan solo de la parte que enmarca como en la práctica se considera 

brujería en la zona de estudio. 

Ahora bien, no todas las personas pueden ser Brujas o Brujos, sino que esto es algo 

que más bien les viene o se les da. Ya sea por nacimiento y desde lo que Milanezi (2016) 

expresa como un don divino (Milanezi, 2016). Dentro de este don es que se sostiene un tipo 

de conexión especial con el mundo simbólico. 

 Las lechuzas, en este caso son los animales que son preferidos por las Brujas para 

tomar su forma y sus colores. Ya en su cuerpo de lechuza retan a las personas, lo hacen 

moviendo sus cabezas mientras gritan. Algunos de los comportamientos que se dicen tiene 

es que hacen como si fueran a atacar a las personas o simplemente viéndolas fijamente. 

 Algunas de las protecciones que se procuran son desde casa. Ante la presencia de su 

persona como humana en la que también pueden hacer daño y provocar maleficios. En el 

interior del hogar se protege contra ellas y hay maneras en las que con estas protecciones las 

personas saben quién es una Bruja, puesto que estás protecciones no le permiten el paso. En 

casa de mi abuelito siempre había unas tijeras en forma de cruz sobre la puerta, de esta forma 

ni, aunque invitaras a pasar a la Bruja podría pasar, se dice que dios no la deja. 

 

❖ La Señora del cerro 

Este ser es uno de los que no se enmarcan junto con los Brujos y Brujas en el mapa, y es 

porque no se tiene un lugar específico donde surge o desde donde sale, sino que era una 

historia que daba lugar a una mujer misteriosa que se aparecía en el cerro o sobre los caminos 

de los ekuaros. 

 Mi papá recuerda que en su niñez en la que fue pastor y ayudaba en los ekuaros de la 

familia se decía una historia sobre tener cuidado con una señora que aparecía de repente por 

el cerro, por lo general pasaba en los caminos y solo se podía ver pasar o se veía parada y de 

vez en cuando tenía un niño cargado. 

 Alguna temporada que fue mi papá al ekuaro de su tío Sacramento recuerda que su 

tía Eulalia, la esposa de su tío le iba a llevar de almorzar a él y a uno de sus primos. Entonces 



98 

 

vieron mientras trabajaban como una mujer de rebozo y con algunas bolsas iba en camino 

hacia ellos, por lo que decidieron seguirla para ayudarle, pues pensaban que era su tía, pero 

poco a poco fueron perdiéndola de vista. Poco después salió del camino su tía Eulalia con la 

comida, por lo que los llamó, ya que estaban con ella les preguntó que, si a dónde iban, a lo 

que ellos le respondieron con lo que habían visto, iban a ayudar a la que pensaban era ella. 

Así que sin más explicación su tía solo los regañó y les dijo que no estuvieran siguiendo esas 

cosas porque eran malas. 

 

❖ El Diablo 

La aparición del Diablo aquí es muy diversa, con relación a los animales se puede ver en 

distintas formas. Algunas de ellas que será en estas historias es la de quienes lo obedecen, lo 

siguen y se lo encuentran. 

A partir de la cosmovisión mesoamericana y con el choque con la cultura occidental 

traída al continente americano, la explicación de los mundos y los fenómenos que 

presentaban en ellos fue asociada a figuras como el Diablo dándole características desde las 

prácticas y creencias a las que se les daban explicaciones en las que este ser comenzó a tomar 

participación. Báez Jorge (2013) explica que a través de la llegada del Diablo nombrándolo 

de esta forma comenzó a tener múltiples personalidades y con ello también su ejército 

comenzó a crecer: los seres, animales, ideas y acciones que de alguna forma también le son 

parte (Báez-Jorge et al., 2013). Es por ello por lo que se irá vislumbrando como es que este 

ser tiene diversas formas de existir, convertirse y dirigirse ante los humanos que se lo 

encuentran o que los eligen, al igual que sus distintas formas desde su existencia diversa y 

sus nombramientos. 

Con la coexistencia del Diablo en sus distintas formas para Mesoamérica es que como 

Milanezi (2016) explica, a través de esta forma en que este ser llego desde los 

evangelizadores comenzó a cambiar tomando una diversidad de posibilidades mediante su 

existencia que formaron bajo las distintas culturas existentes  (Milanezi, 2016). Sin dejar de 

existir en la forma cristiana, pero de alguna forma mostrando cómo es que puede mostrarse 

en diversidad de representaciones y como parte importante de estos mundos simbólicos. 



99 

 

El nombrar al Diablo al igual que sus múltiples personalidades tiene una gran 

diversidad, aunque una de las formas en la que lo señala Báez Jorge (2013) es más usual, es 

“el Dueño” en el que se enmarcan una serie de conductas complejas que tienen que ver con 

el engaño, quien gobierna el mundo de los muertos, dueño de animales y quien tiene riquezas 

(Báez-Jorge et al., 2013). En estas historias nos acercamos a este ser como parte del entorno, 

cómo es que una parte de los caminos a ciertas horas de la noche también forman parte de 

sus territorios y las hace suyas a veces a través de demostraciones hacia los humanos con 

quienes tiene dinámicas particulares. 

La luna llena, la noche, los días donde hay fiesta y no se debe andar por los caminos 

solo, ante los borrachos o los niños es que podemos decir que son momentos y lugares en los 

que se muestra, tiempos y fases que parecen ser suyas.  

 Los caballos, son uno de sus compañeros más fieles, lo acompañan, lo obedecen, lo 

siguen a través de caminos oscuros y entre las veredas a horas a las que nadie los recorre. 

Ojos más oscuros o de una luminosidad sobrenatural, a veces acompañado de fuego en las 

patas, la cola, o simplemente con pasos que todos puedan escuchar y saber que no son del 

todo normales por una seguida de escalofríos que les recorre el cuerpo. Son algunas señales 

de que el animal ha sido traído del más allá como un acompañante del Diablo. 

 

o Burros y cerdos en los que el Diablo toma su forma 

Las constantes apariciones del Diablo en múltiples formas llegan a engañar a la persona que 

le ve. Tal como lo explica Milanezi (2016): “El Diablo, en la condición de animal 

extremadamente voraz, buscará una manera de provocar la muerte del pactante para 

devorarlo lo antes posible y así absorber la carga vital que le corresponde” (Milanezi, 2016, 

p. 47). También a través de estas formas es que suele parecer inofensivo, vistoso, oloroso en 

algunos casos para poder llamar la atención de quien de alguna forma ha sido elegido por 

este ser. 

Los burros en el presente en Huanímaro son algo raros de ver, aunque la mayor 

cantidad de estos se encuentran con las personas que aún se dedican al ekuaro. Por las noches, 

sin embargo, el Diablo también puede transformarse en un ejemplar de estos, como recuerda 



100 

 

más personas le han contado y se ha pasado en voces a Alejandro Ávila quien lo recordó 

mientras hacía una entrevista. Cerca de uno de los pozos en Huanímaro donde muchas 

señoras iban a lavar sus ropas, en la Col. Sta. Martha se solía contar la historia de que por las 

noches de vez en cuando se solía ver un burro a pie del pozo y poco después de ver este 

suceso el burro también tenía la facultad de salir volando, no lo hacía de cualquier forma, 

tenía alas de petate, las extendía entonces y se daba a la fuga a la luz de la luna. 

 Los cerdos también son un ejemplo de cómo es que el diablo puede cambiar su forma 

a la de algún animal. En este caso atrayendo la atención de las personas, ya que suele ser no 

cualquier cerdo, sino uno grande, gordo, incluso a veces con crías. A mi abuelo paterno le 

pasó esta historia y la escuché de él hace muchos años ya.  

 Él iba saliendo de la cantina a su casa, y estaba todo muy oscuro, de repente comenzó 

a percibir un olor muy fuerte a azufre, también comenzó a escuchar bastante ruido por un 

camino y de repente siguió lo que le pareció un cerdo o la parte posterior de él, comenzó a 

querer agarrarlo, pero nunca lo pudo alcanzar y se dio cuenta de que lo único que estaba 

logrando el cerdo era sacarlo a una de las orillas de Huanímaro, por lo que comenzó a llenarse 

de miedo y decidió irse corriendo a su casa. 

 

o El juego de los palos chuecos 

El jugar con elementos de los caminos: las ramas de los árboles, las flores que salen en 

verano, las pequeñas espinas en forma de bola para molestar a los amigos, las higuerillas 

para ir corriendo de los demás son muy comunes en el campo y en el ekuaro. 

El hogar del Dueño o del Diablo es variado, aunque por lo general su casa es señalada 

como lo reconoce Báez Jorge (2013): “el Monte Sagrado, el gran almacén del que parten los 

bienes y los males que se distribuyen en el mundo” (Báez-Jorge et al., 2013, p. 16). Así que 

no sorprende que se presente ante estas circunstancias en los lugares que están cerca de los 

ekuaros, por los caminos solitarios y baldíos que parecen en realidad sí tener un ocupante. 

 El señor Mariano recordó en una entrevista que se dio lugar en el jardín principal de 

Huanímaro, que alguna vez se dejó un juego por la influencia del diablo en su localidad, en 

San José de Ayala, que si bien, no es alguna de las comunidades de las que se habla más 



101 

 

profundamente en la investigación, comparte territorio en los ekuaros por su parte norte que 

colinda con la Tinaja. El juego era el de los palos chuecos, consistía en que los niños que 

participaban tenían que agarrar algún leño que hubiera por el camino que estuviera chueco 

de alguna punta y con un tupo de cabaza sopoma que es la parte que conecta a la calabaza 

con la guía y en esta variedad de la planta se forma muy gruesa se podía como en este juego 

usar a forma de pelota. Comenzaban a lanzarla entre todos, se debía aventar de unos a otros 

y seguirla hasta a donde fuera de ser necesario para seguir el juego, aunque como tenía una 

forma irregular, es decir, no era un círculo, se detenía pronto. El juego consistía en lanzar 

este tupo de unos a otros e intentar con el palo detenerla y lanzarla a otros jugadores. 

 El señor Mariano no estuvo ese día jugando. El día en que el Diablo apareció para 

jugar con ellos, pero confía mucho en lo que ocurrió aquella vez ya que fue una decisión que 

hizo abandonar por completo este juego de todos los niños que estuvieron y no recuerda que 

se haya vuelto a jugar desde este suceso. Resulta que comenzaron a jugar ya por la tarde, esto 

lo hacían seguido después de haber ido a los ekuaros a trabajar, ya cuando estaban por 

descansar o ya se encontraban sin trabajo en sus casas y sabían que podían jugar un rato. Se 

fue haciendo noche mientras seguían, y de repente mientras se lanzaban el tupo de un lado a 

otro jugando y sin darse mucha cuenta del paso del tiempo por la poca luz que ya había. 

Comenzó a pasar, el tupo comenzó a tener un comportamiento extraño, no dejó de rodar 

mientras uno de ellos lo perseguía, se comenzó a ir por un camino que alejaba cada vez más 

a quien lo seguía del área de juego, se iba yendo cada vez más lejos de los demás, así que al 

final comenzó a generarles miedo, y se tuvo la seguridad de que el tupo estaba siendo 

intervenido por el Diablo, así que dejaron de jugar.  

 

 

 

 

 

 



102 

 

Figura 25 

El fin del juego de los palos chuecos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Dibujo del término del juego de los palos chuecos por la intervención del diablo. Fuente: Méndez Escobar, 

Yessica Liliana. Realizado: 11 de agosto de 2024. 

 

REFLEXIONES 

Una calle en completa oscuridad, el campo cuando cae la noche, caminos a los que a cierta 

hora dejan de pasar personas y puntos de reunió del agua. A la percepción de las personas 

puede estar completamente ocupada por una abrumadora presencia de seres sobrenaturales 

que enmarcan historias que registran el proceso entero de la construcción de momentos 

históricos significativos que no solo señalan en plano de lo físico y lo observable, si no el 

simbólico e intangible. 

 A través de cada una de estas historias fueron surgiendo reflexiones en las que el 

mundo natural y los seres que le habitan comenzó a tener una serie de conductas que lo liga 

con la cotidianidad y con ello fue bastante interesante saber que estos seres y fenómenos 



103 

 

forman parte de la cosmovisión del ekuaro y conviven con cada persona que se encuentra 

dentro de este sistema. 

Con la tradición oral es que reconocí que no solo son historias que se retienen a través 

del habla, si no que el miedo también registra en la memoria del cuerpo. Mientras hacía 

algunas entrevistas surgían algunas de estas maneras de hacer presente este sentimiento. En 

la agitada respiración mientras lo contaban y en los escalofríos que presentaban mientras me 

narraban alguna de las historias que les marcó algún punto y que mantienen aún con vida a 

estos seres. 

Una situación muy particular que hubo con respecto a los seres sobrenaturales fue que 

resultaron tener vida y de alguna forma tener acciones dentro de esta. Y es que, desde la 

narrativa de estas diversas vivencias, salió a relucir de alguna forma, existe la capacidad de 

decidir presentarse y ante quienes lo hacen. Tienen la capacidad de toma de decisiones, ya 

que se necesita de estar en las circunstancias ideales, pero sin la voluntad y la elección de 

estos seres, ninguna de estas historias aparecería. 

Una más de las características que parecen tener es que parecen reconocer la historia 

del lugar del que son parte. Cuidan, mantienen y protegen los lugares que son importantes, 

ya sea los históricos como en el caso de los seres que están cerca de los recorridos del agua, 

quienes están en los yacimientos arqueológicos o quienes siguen las rutas que siempre han 

tenido. 

 Cada uno de estos seres simbólicos en cada historia, retienen y mantienen una gran 

parte de la cosmovisión que hace posible la existencia del ekuaro y de la misma forma es una 

de las maneras en las que se relaciona con el entorno la persona en la que situaciones 

simbólicas de convivencia con los otros también hacen parte de su mundo. 

 A continuación, los capítulos siguientes enmarcan más de estas historias en las que 

las relaciones con el entorno y lo que ello implica para la formación del ekuaro significan a 

través de dos grandes épocas en las que se parte el tiempo. Está la época de lluvias que es la 

más esperada del año y por la que se trabaja al ser un sistema de temporal seguida de la época 

de secas y sus distintas prácticas, conocimientos y creencias que forman parte de la 

construcción del mundo cotidiano del ekuaro. 



104 

 

CAPÍTULO 5 

EN TIEMPOS DE AGUAS. ÉPOCA DE LLUVIAS 

“Cada día se espera, se prepara, se observa con detenimiento 

entre los cerros las nubes, se siente el viento, se escucha a las cigarras 

y se ve llegar a las golondrinas para esta temporada y ya que se está en 

ella se siente en el cuerpo y el alma un alivio” (Méndez Escobar, 

Yessica Liliana. 18 de agosto de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

A través de los capítulos anteriores es que se contemplan los elementos del sistema y cómo 

es que estos se ven interrelacionados a través del tiempo y los espacios que el ekuaro 

contiene, al igual que la forma en que suelen hacer funciones, tener actividades y vida. Para 

los siguientes dos capítulos se pone en discusión a través de narraciones obtenidas de 

entrevistas, platicas informales y conocimiento propio del sistema las formas en que estos 

seres, fenómenos y espacios conviven y se ven interrelacionados a través de las prácticas, 

conocimientos y creencias específicas del ekuaro. 

El objetivo de este capítulo es identificar las actividades agrícolas en el ekuaro en lo 

que abarcar la época de las lluvias con sus implicaciones en los distintos elementos del 

sistema desde el complejo k-c-p (kosmos, corpus y praxis) y cómo es que tienen interacciones 

unos con otros.  

El año en el ekuaro tiene un calendario particular que comienza por las actividades 

de la siembra en mayo, ya que se espera la temporada de lluvias, o un poco antes del inicio 

de esta desde los rituales necesarios. 

 A través del año agrícola es que he escuchado cómo separamos los tiempos. Están 

siempre las frases en tiempo de aguas que se refiere a la temporada del año de mayo hasta 

inicios de septiembre. Dentro de esta hay más categorías ya que está el tiempo de las primeras 

aguas que es cuando comienza a llover en mayo y entonces se comienza a sembrar, luego 

surgen otro tipo de frases que refieren a las aguas o al tiempo de lluvias más fuertes como: 

en la fiesta debe llover para que sea fiesta en las que está la celebración del patrono de 

Huanímaro, San Juan Bautista y la fiesta de la cueva en junio y poco después se escucha decir 

que ya son las ultimas aguas ya para agosto e inicios de septiembre.  



105 

 

 A continuación, una representación gráfica de las actividades fundamentales en el 

ekuaro a partir de la siembra como parte de las prácticas en las que la labranza cobra sentido 

y continuidad. Se señala con círculos en azul las actividades que corresponden a esta época 

del año con las labores más relevantes que deben hacerse en el ekuaro sobre la siembra. 

Figura 25 

Esquema de las distintas actividades agrícolas a través del sistema. 

 

Nota. Representación gráfica de las actividades anuales del ekuaro a partir de sus épocas y sus actividades con 

los cultivos. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Realizado: 28/02/24 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

• EL ACOMODO Y LA PREPARACIÓN DE LA VIDA  

Desde abril se comienza a ir a levantar piedras, a ver cómo ha 

respirado la tierra después de llevar meses sin trabajo, a limpiar y limpiarse, 

bendecir y bendecirnos, cuidar y cuidarnos para prever lo mejor que 

podamos para la tierra y estar listos cuando llegue el momento de poder 

empezar la siembra y la vida (Méndez Escobar Yessica Liliana. 2 de octubre 

de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

 

El objetivo de este apartado es distinguir las fechas y actividades a partir de las que 

se comienza con la temporada de las lluvias en el ekuaro a través de diversas prácticas que 

tienen sus implicaciones en la persona, la casa y el ekuaro con respecto al tiempo de lluvias. 

 Dentro de estas primeras actividades del calendario agrícola en el ekuaro están las 

bendiciones de las semillas que es con lo que comienza todo el proceso. Para ello la religión 

católica es la que enmarca este proceso en Huanímaro y se vuelve un componente 

fundamental para poder tener un sano y bendecido alimento y sustento.  

 En el contexto religioso del territorio de la investigación por su historia como parte 

de Mesoamérica se considera como Cedeño (1998) concibe ante el tiempo que los calendarios 

ordenan la vida de los individuos y le da sentido a cada uno de los procesos que se generan 

a través del espacio y el tiempo con una estrecha relación del hombre y el cosmos (Cedeño 

Nicolás, 1998). Haciendo así que se generen fechas, épocas y franjas de tiempo sobre las que 

se tienen puntos importantes a tratar y desde los que la vida tiene sentido y un orden para los 

grupos que establecen su existencia. 

La naturaleza y la cultura forman una relación tan profunda que actos rituales como la 

bendición de semillas no sólo fortalece la semilla, si no que, en ese sentido, les da seguridad 

a las personas. Este tipo de procesos a través del sincretismo en el territorio se considera 

como lo señala Castillejos López Y Santos Cervantes (2018) un elemento clave a través del 

que a partir de la historia y la relación con otras culturas con creencias y saberes particulares 

generan nuevas expresiones (Castillejos López & Santos Cervantes, 2018). Siendo tan 



107 

 

importante la bendición con agua bendita como las semillas nativas que existen a través del 

sistema. 

 

❖ Bendición de semillas 

Poder sentir la seguridad de dios, de que cuidara mientras cuidamos la tierra y nuestra 

semilla, es buscado, o lo era, de alguna forma también estas fechas se convierten en repartir 

y confiar en los procesos divinos que figuran y existen aquí en esta temporada.  

Siendo el ekuaro un sistema de temporal, como un espacio a en el que algunos 

aspectos de la religión como parte de Mesoamérica ocurrieron, Cedeño (1998) comenta que 

para estas culturas antiguas se significaba su fundamentación sobre la vida a través de la 

agricultura y la lluvia (Cedeño Nicolás, 1998). Y es así como se genera un entendimiento de 

su mundo a través de la llegada de las lluvias o sus escases. 

Este tipo de actividades se vuelven fundamentales ya que en estas fechas, de acuerdo 

con Licona Valencia y Pérez Pérez (2020)  se señalan como especiales en las que se señala el 

inicio y el término del temporal (Licona Valencia & Pérez Pérez, 2020). La actividad inicial 

de la temporada de aguas y del año agrícola comienza desde mayo, con dos fechas en 

especial, el 3 y el 15 de mayo en las que se bendice la semilla para poder comenzar a tiempo 

y con el aviso a dios de que se va a iniciar el ciclo en esta etapa del año esperando a las 

lluvias, o dicho localmente, esperando a las aguas. 

 Las implicaciones de dios sobre las semillas o esta bendición significan muchas cosas. 

Con ello se protege a la semilla, se le distingue de las que no lo están y a la tierra a su vez. 

Multiplica la siembra para que no haya que resembrar, ayuda con las plagas como ardillas, 

urracas y otras aves o animales para que no saquen las semillas o incluso haciéndolo se dice 

que igual ya benditas, dios lo multiplica en el surco. Así que la semilla bendita tiene el poder 

de: protegerse, propagar su bendición a otras de su especie y a la tierra misma, cuidarse y 

multiplicarse. 

 A partir de la persona también hay un cambio con la bendición de las semillas. La 

persona se ve intervenida desde este momento del ciclo agrícola, hasta el término, ya que se 

comienza a tener dentro de los sentimientos una implicación: la calma, la felicidad, la 



108 

 

tranquilidad que a su vez se dirigen hacia una emoción particular, la confianza. Confianza 

sobre la fertilidad de tierra, sobre la ayuda y el respeto de los animales, sobre el cuidado de 

dios sobre el maíz, frijol y la calabaza, se confía en los vientos, en las nubes o en su defecto 

como se encontró, se desconfía porque el conocimiento empírico ya no se ve con buenos 

resultados. 

 A continuación, en los siguientes subapartados sobre los días del comienzo del ciclo 

agrícola en el ekuaro en Huanímaro, Gto, se verán más a profundidad las diversas actividades 

que son llevadas a cabo aquí para el equilibrio y bienestar de las prácticas, la cosmovisión y 

el corpus de conocimiento de este sistema agrotradicional. 

 

o 3 de mayo 

El 3 de mayo, es el día de la Santa Cruz. La Santa Cruz aquí en Huanímaro está en un cerro 

de la cabecera municipal, está sobre una gran parte del pueblo. Se puede vivir a la altura de 

este cerro, pero la mayor parte de Huanímaro se ve debajo desde este.  

Figura 26 

Fotografía de Huanímaro desde el cerro de la cruz en época de lluvias. 

 

Nota. Vista panorámica desde el cerrito de la Cruz hacia el pueblo. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. 

Tomada: 14 de septiembre de 2024. 

 

 



109 

 

Para llegar a este cerro hay varias formas de hacerlo. Por lo general las personas suben 

desde unos escalones que hay por la calle ojo de agua, en la calle se tiene el pozo con este 

mismo nombre. Hay unos escalones con una pintura una catrina y después de estos se 

encuentra una calle hacia el este y al oeste. Si se sigue directo hay más escalones, mucho más 

cortos y estrechos, cuesta un poco si no se tiene mucha condición subirlos sin problema, pero 

llegan hasta donde inician algunas casas sobre el cerro. Después de algunas de ellas, están 

algunos escalones más que van hacia el oeste, o la izquierda, después de esto ya se puede ir 

viendo cada vez más la cruz. Ahora hay dos cruces por un proyecto de la administración 

pública, pero aún se mantiene la que yo recuerdo desde mi infancia, una cruz blanca con 

algunos focos en ella, aunque nunca los he visto encendidos. También con este proyecto hay 

una mucho más grande que da vueltas, es de metal y de color negro, aunque mucho antes me 

han dicho que había otra, una a la que recuerdan muchas personas, una cruz de mezquite.  

 

o El recorrido del 3 de mayo 

El 3 de mayo de cada año se hace un recorrido hasta esta cruz desde el centro de cabecera 

municipal. Participan el padre de la iglesia, algunas personas de la administración pública, la 

reina de las fiestas de Huanímaro, el torito con los negritos11 que van bailando entre las calles 

con una peregrinación de entre personas que son de grupos de la iglesia y las personas que 

se le van uniendo alrededor de Huanímaro. El año 2024 pude participar cargando una cruz 

que es llevada desde el centro, desde el jardín principal hasta la cruz. Fue un recorrido un 

poco extenso al que es solo subir escalones. Primero pasamos la reina del 2023 de las fiestas 

de San Juan y la cueva (es así como se le llama) y yo con una cruz de palmas que se iba a 

bendecir en la misa que se hace. El recorrido comenzó a las 3:00pm, una banda de viento fue 

quien con su música inició la caminata, algunas personas de la presidencia municipal, la 

 
11 Danza tradicional del municipio en la que se introducen al torito los “negritos”, suelen ser niños con 
máscaras de “los negritos”. Esta danza se remonta a algunas narraciones en este caso por Alejandro Vela 
(maestro de cartonería y quien elabora estas mascaras) sobre la historia del municipio en la época de la 
hacienda. Se dice que en la época de la hacienda llegaron como trabajadores con los hacendados algunas 
personas afrodescendientes que llamaron mucho la atención en el municipio, más porque los días de fiesta, 
ellos bailaban de una forma muy particular y entonces los niños de Huanímaro comenzaron a copiarles, por lo 
que al paso de los años estos movimientos se introdujeron al torito tradicional y participaban señores con la 
cara pintada de negro y algunas plumas en la cabeza, luego fueron haciendo máscaras de madera de patol y 
ahora se hacen de cartón. 



110 

 

danza de los negritos y algunas personas de la iglesia con algunas más que se fueron desde 

el jardín hasta la cruz en la peregrinación. 

 Fuimos pasando entre las calles un poco lento. Primero la calle principal, la calle 

Hidalgo, frente a la presidencia con sus columnas de cantera rosa y sus paredes pintadas de 

verde, luego a la carnicería, la agencia de viajes, algunas tiendas de cosméticos. Del otro 

lado, del lado del jardín, pasamos por la tienda de Don Félix Chacón que está bajo los portales 

que están cerca del templo de San Juan Bautista o del templo chico (que es la forma más 

común en que lo llamamos) y de la que en tantas veces con mis tías he ido a comprar telas e 

hilos. Poco después sobre esa calle aún comienza el lugar que es ocupado por la iglesia, 

algunas de sus oficinas y casas que les pertenecen, del otro lado de la calle hay un consultorio 

médico, después de algunas farmacias y más casas. Luego está el segundo templo católico 

de la cabecera, el templo de Nuestra señora de Guadalupe o el templo grande (es la forma 

más común de decirle). Así seguimos hasta terminar la calle entre más negocios, barberías, 

carnicerías, una dulcería, una tienda de ropa y una tortillería. Luego fuimos a la calle al norte 

que ya empezaba a tener un poco de pendiente por la subida al cerro y pasamos por algunos 

negocios locales, algunas casas que tienen aún el aspecto de ser “antiguas”. 

 Luego de pasar por aquí nos dirigimos hacia el norte, hacia una pequeña calle que 

termina en donde el cerrito de la cruz inicia, este no solo es la cruz, sino que se ve porque 

está lleno de tepehuajes (son los árboles que más abundan ahí), así que hasta ahí llegan las 

casas delimitándolo y de alguna forma respetando sus relieves. Entramos hacia la izquierda, 

a la calle de mi tía Rosa, es una calle por la que solía pasar mucho, por ahí viven algunas de 

mis primas de la familia de mi papá, su tía abuela (hermana de su mamá) y todos sus hijos. 

En esta calle las casas son muy particulares, son de adobe algunas, son muy bajitas y tienen 

corrales. Cuando íbamos por ahí la gente comenzó a salir incluyendo a mis tíos, así que los 

salude mientras tomaba algunas fotos desde ahí de la danza de los negritos que venían detrás.  

 

 

 

 



111 

 

Figura 27 

Fotografía del recorrido del 3 de mayo en camino al cerro de la Cruz. 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

Nota. Fotografía de la danza de los negritos como parte del recorrido hacia el cerro de la cruz para celebrar la 

misa. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 3 de mayo de 2024. 

 

 Luego y en una de las mayores pendientes volvimos a subir o ir al norte, por ahí 

pasamos entre una calle bastante colorida, casas con cercas de piedra, algunas de colores 

bastante llamativos, algunos corrales, algunas tiendas y entonces llegamos a una calle de 

terracería donde ya no había nadie, desde ahí solo subimos un poco más y entre árboles y 

grandes piedras por donde tuvimos que descansar un par de veces. Pasamos por el bulevar 

solidaridad, solo una parte, por donde empezaron a llegar y ver más personas, por ahí es como 

si hubiéramos rodeado el cerrito. Y entonces llegamos hasta una calle de terracería que tiene 

aún algunos lotes baldíos y algunas casas en obra negra y en la esquina, ya está el camino 

hacia la cruz. Ahora hay un camino de pavimento rojo que lleva hasta allá así que tomamos 

esa ruta y para entonces ya estaba lleno de personas esperando, algunos parados, unos cuantos 

más sentados.  



112 

 

Una de las actividades referidas al ekuaro a partir de la siembra en esta fecha es que 

justo cuando se celebraba la misa en la cruz, se solía llevar por algunas personas semillas 

para que se bendijeran este día. Aunque eran muy pocas las que tenían esta práctica. Otra 

cuestión que es muy comentada ocurría en el pasado, es que el día 3 de mayo se solían 

sembrar tres surcos, era como un aviso para comenzar la temporada de las personas hacia la 

tierra del ekuaro. 

 

Figura 28 

La llegada a la cruz de la danza de los negritos. 

 

 

 

 

 

 

 

❖ 15 de mayo 

 

 

 

Nota. La danza de los negritos y mojigangas llegando a la Santa Cruz. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. 

Tomada: 3 de mayo de 2024. 

 

El día 15 de mayo es el día de San Isidro Labrador (El patrono de campesinos y obreros), 

este día se considera como día de los agricultores y por muchos grupos se hace una ceremonia 

de petición por buena lluvia (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021). El 3 de mayo parecen 

haber algunas actividades que refieren al inicio de la siembra, son pocas las personas que sí 



113 

 

reconocían o recordaban estás, a comparación con el 15 de mayo que sí es un día en el que 

la mayor parte de personas que pertenecen al ekuaro suelen tener como la fecha más 

importante del inicio del ciclo agrícola. Esta fecha se acostumbraba a ir a cualquiera de las 

misas: 8:00 am, 12:00pm, 7:00pm para ir a bendecir la semilla, luego de está bendición ya se 

podía comenzar la vida del ekuaro para iniciar con labranza. 

El proceso para la bendición de semillas es el siguiente. Al final de las misas el padre 

llama a quienes hayan llevado semillas para bendecir, después de dar algunas oraciones les 

rocía agua bendita. Las personas no llevan todas las semillas que van a sembrar, sino que 

llevan poquitas y de todos los tipos de cultivo que planean poner en el ekuaro: maíz, frijol y 

calabaza mayormente, aunque si se tiene algún otro cultivo como el cacahuate o alguna otra 

semilla, también se lleva. Se recuerda que se llevaba en algunas bolsas o canastas por las 

mujeres de la familia y los hijos, aunque los hombres también participaban en esta tarea. 

El año 2024 pude ir a llevar un pequeño recipiente con semillas a bendecir.  Fui a misa 

de 8:00am en el templo de San Juan Bautista y si bien, había algunas personas, me sorprendió 

bastante que nadie más aparte de mí llevó a bendecir las semillas. La mayor parte de personas 

que fueron eran mayores y me auxiliaron al final de la misa diciendo que tenía que acercarme 

al atrio para que el padre pudiera bendecir las semillas. Ya por la tarde-noche que fue la 

última misa del día hubo algunas páginas de Facebook del municipio en las que se relató que 

por la tarde solo un par de personas más llevaron semillas a bendecir durante todo el día. 

Figura 29 

La bendición de las semillas. 

 

 

 

 

Nota. Semillas bendecidas en el templo de San Juan Bautista  

el 15 de mayo, día de San Isidro Labrador. 

 Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 15 de mayo de 2024. 



114 

 

Ya que están benditas estás semillas, aunque sean pocas las que se rocían de agua 

bendita se puede tener a través de ellas el poder para que todas las demás que se quedaron en 

casa guardadas en algún costal o en alguna arpilla (costal de fibras de plástico) se pueden 

bendecir. Para ello hay un ritual muy importante:  tomar con la mano las semillas (esto es 

hecho por los hombres que van a sembrar, mayormente quien es el encargado de las tierras) 

que están benditas y entonces se abre el costal de las semillas que se van a llevar al ekuaro y 

se forma una especie de cruz mientras se dejan caer en las otras para propagar esta bendición 

a las demás y luego de esto, se comienzan a revolver para que la bendición llegue a todas y 

así es que se tienen todas benditas y listas. 

 Una de las cosas que se espera aparte de que sea una buena cosecha es que se tiene la 

creencia en que todas las semillas van a nacer ya benditas y justo por esto no va a ser 

necesario de una resiembra, todo estará siempre cubierto gracias a haber hecho este 

importante proceso. 

 Este es el primer paso con el que se va generando una correspondencia que va 

llevando a las personas a tener a través de las emociones, la confianza y cierta tranquilidad 

ya que se establece una coexistencia horizontal hacia el ambiente en el que se van 

involucrando cada vez más seres que corresponden a este sistema a través de prácticas, 

conocimientos y una cosmovisión particular.  

 A través de los siguientes apartados es que se verán los resultados se estas semillas a 

través del proceso de existencia en las que se enmarcan y se muestran como portadoras de 

vida todos los componentes en los que impactan. 

 

 

 

 

 

 



115 

 

• LA SIEMBRA 

Aquí se siembra a tapapie, con azadón, se abre el surco con las mulas 

y el arado, se asegunda ya que es tiempo y el maíz ya se ha crecido, las semillas 

a través de todo el proceso de siembra y crecimiento reciben un trato especial 

de cuidado ya que se consideran sus emociones, así es que es la temporada de 

lluvias y siembra se inicia (Méndez Escobar, Yessica Liliana. 20 de agosto de 

2024. Bitácora de trabajo de campo). 

Figura 30 

Asegundar en el ekuaro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. El uso del arado en el ekuaro para asegundar con las mulas. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. 

Tomada: 5 de julio de 2024. 

 

 El objetivo de este apartado es especificar la forma en que la siembra en el ekuaro se 

lleva a cabo de una forma más cercana al trabajo en el campo y como este se interrelaciona 

con los componentes del sistema a través de una lógica de relaciones muy especiales que se 

dan para las predicciones del clima a través del complejo k-c-p formado a través de las 

generaciones. 



116 

 

El tiempo en este sistema se formula para dar un orden a las actividades y la vida misma. 

Dentro de algunas investigaciones como la de Cedeño (1998), se señala que el calendario 

agrícola se regía, registraba y ordenaba sobre el ciclo en los que las personas organizaban sus 

vidas alrededor de la agricultura (Cedeño Nicolás, 1998). En el ekuaro funciona de esta 

forma, ya que la época de lluvias y la temporada de sequía rigen el comportamiento y el 

orden de las actividades que se deben tener ya que de esto depende la subsistencia y la lógica 

de vida a través de la agricultura. 

o El día en el ekuaro en tiempos de agua 

El día en el ekuaro comienza desde muy temprano, aunque ha ido cambiando un poco esto 

por distintos motivos. Para mis abuelos la ida al ekuaro comenzaba a eso de las 4:30 o 5:00 

de la madrugada. Se ponían algún pantalón lo suficientemente desgastado y al mismo tiempo 

alguno que estuviera muy resistente porque se necesita así, sus botas de trabajo, alguna 

playera manga larga y una gorra o algún sombrero, luego cargaban y preparaban al burro con 

la carga, las mulas y el arado si necesitaban sacarlos y entonces emprendían el viaje al ekuaro. 

A diferencia de la generación de mi papá y tíos, ellos van a las 6:00 o 7:00 de la mañana 

cuando deben ir, solo que ahora hay mejores caminos como la carretera por lo que no deben 

tomar veredas ni ir en burros ya que tienen camionetas, aunque cargan igual arados, 

machetes, la oz, dependiendo de lo que vayan a hacer. 

 Aunque pueda parecer muy temprano, nunca es a oscuras, ya hay un poco de luz, 

aunque antes cuando se iban mucho más pronto mis abuelos, los burros siempre sabían el 

camino así que no era un gran problema, es a la hora que también comienza la brisa de la 

mañana, una pequeña llovizna que llega para refrescar el aire y todas las plantas que por ahí 

anden mientras se va volviendo cada vez más claro el camino. 

 En esta época es una constante pasar entre caminos llenos de agua y entre lodo. En el 

caso del ekuaro que mi familia tiene en La Tinaja, por el tipo de tierra negra que tiene, suele 

pegarse mucho a los zapatos, así que pesa un poco el trabajo, aunque concentrados en lo que 

tienen que hacer no suele importar demasiado. A parte de que es una tarea diaria o muy 

frecuente andar por allá, esto por diversas razones que he encontrado a través de las historias. 

Por lo general van a cuidar de ardillas, pájaros, tejones o estar al pendiente de que la maleza 

no crezca. 



117 

 

Encontré otra razón, el señor Cecilio de la localidad de los Otates me comentó en una 

entrevista que: “uno siempre debe andar en el ekuaro porque las semillas son celosas, se debe 

prestar mucha atención siempre porque son así como una persona y tienen celos si uno no va 

a verlas seguido se ponen mal”. Esto porque se tiene la creencia de que las semillas, aunque 

no son humanas, pueden llegar a tener sentimientos como personas y es así como son 

demandantes con la atención que se les pone en su proceso de crecimiento. 

 Mi mamá y yo por lo general los fines de semana (cuando comenzaba mi papá y tíos 

a ir a sembrar) íbamos al varal12 a llevar de comer a mi papá, hermano, tíos y mis primos. 

Ellos llegaban en camionetas y nosotras igual después de pasar o esperar a que mis tías nos 

dejaran las bolsas de mandado que usaban para ponerles comida a mis tíos y primos y 

entonces íbamos hacía allá. Me gustaba mucho ir a comer con todos al campo. Llegábamos 

a eso de las 9:00am, mientras ellos se veían a lo lejos trabajando, sembrando, con las mulas, 

fertilizantes, o algún producto para quemar las malezas, pero ya sabían que era hora cuando 

nos veían, iban con nosotras, les entregábamos a todos sus bolsas con su comida y entonces 

comíamos con ellos. Por lo general el ekuaro tiene muchos espacios donde poder sentarse y 

hacer una especie de comedor, siempre elegíamos una cerca de piedras que estaba bajo un 

mezquite, ahí cada uno elegía alguna piedra algo cómoda en la cual poder sentarse y así la 

plática surgía, qué los llevaron a todos, cómo es que se habían despertado tarde, lo mucho o 

poco que les faltaba. 

 Después de que todos terminaran, acomodaban en sus bolsas sus trastes ya vacíos y 

entonces dependía de ellos si querían o no dejarnos sus bolsas y ya que regresaran a 

Huanímaro recogerlas, o ellos quedárselas, al menos agua que les mandaban o algún té sí se 

lo dejaban para ellos.  A eso de la 1:00pm ya estaban volviendo, se sabía porque se quedaban 

fuera de nuestra casa a platicar, ir por algún refresco, esperar su paga y convivir un poco para 

luego irse a sus casas.  

 

 

 
12 Zona de ekuaros en la Tinaja donde abundaban varas de kuturi por lo que se le denomina así a esta área. 



118 

 

o Actividades de la siembra en el ekuaro 

Hay una gran variedad de actividades que se desarrollan en esta etapa de preparación para la 

vida en el ekuaro, así que aquí se presenta de una forma general los pasos que se siguen para 

la labranza y las actividades referidas a técnicas que se usan. 

1.- El barbecho y el ajoye con el azadón son las primeras actividades de este tipo se realizan 

antes de que el ciclo inicie por lo que se extenderá la explicación en el capítulo siguiente, 

pero se mueve la tierra y se raya por primera vez para que la tierra respire después de todo 

el proceso que llevo el ciclo anterior. 

2.- Luego se pasa una rama para quitar todos los terrones de tierra que quedaron y entonces 

es que se comienza también a levantar cercas que lo requieran, a darle un mantenimiento al 

ekuaro y sus estructuras. 

3.- Se siembra de distintas formas después de que se hacen los surcos con el arado y las 

mulas. Está la siembra a tapapie en seco, es decir, antes de que llueva, pero ya con algunas 

predicciones del entorno sobre que están próximas las lluvias, esta técnica de tapapie tiene 

algunas formas diversas en que se realiza. Esta la siembra tranqueada en la que se van dando 

pasos y en cada uno se va dando una patada para tapar el maíz, está la siembra de paso, donde 

se sigue el surco caminando y con el maíz se va haciendo una línea de grano, también está la 

siembra con estaca, donde con una estaca de madera se hacen hoyos y ahí se va poniendo el 

grano de maíz. Luego está el uso del arado ya que también se puede ir haciendo de esta forma. 

Se puede hacer con rabo de buey ya que alguien va poniendo las semillas y luego con el 

arado pasa detrás y es con lo que se tapa, al igual se le dice a esta técnica también ir a dos 

arados.  

4.- Luego se usaba que aún después de esto se escardara, para marcar aún más los surcos y 

para darles forma ya que con una parte de la orejera iba hacia el surco y con la otra parte iba 

marcando a la planta. 

5.- Ya al final se asegundaba con el arado de dos alas para abrir el surco y levantar el lomo. 

Esto ya que conforme va creciendo el maíz y con todos los procesos anteriores queda la 

planta muy debajo, así que se “sube”. 

 



119 

 

❖ Formar el ekuaro 

El ekuaro tiene formas de ser identificado, tiene sus partes y su estructura de acomodo. A 

continuación, se muestran las formas en que se dividen dos ekuaros con los que pude tener 

acercamiento ya que es muy peculiar la forma en que los surcos tienen una dirección muy 

específica por la corriente de las lluvias, tienen cada una de las partes un nombre específico 

para saber en dónde se está. 

Primero el ekuaro de mi tío abuelo Sacramento Méndez González por parte de mi familia 

paterna, del cual su descripción fue dicha por Miguel Ángel Méndez Martínez (Sobrino) y 

Baudelio Méndez Salazar (hijo). 

 

Figura 31 

Esquema general de los espacios dentro de un ekuaro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Representación de las distintas zonas y formas que posee uno de los ekuaros ante diversas situaciones 

naturales dadas. Fuente: Yessica Liliana Méndez Escobar y Miguel Ángel Méndez Martínez. Realizada: 26 de 

agosto de 2024. 

 



120 

 

Como se puede ver este ekuaro está separado en 5 secciones con distintas características y 

diferentes formas en las que se pueden diferenciar. Esto se hace por distintas razones en las 

que destacan que así se puede saber en qué parte se está trabajando para de alguna forma 

llevar un orden, aparte de que ya en las cosechas también al ir por alimentos es que se pueden 

identificar las zonas y también se usa para saber algún desastre que haya ocurrido en donde 

se localiza y en que lugares es más propenso a salir algún tipo particular de maleza. 

1.- El ekuarito (naranja): se denomina así porque es una zona que quedaba un poco más alta 

que las demás, así que era como un pequeño pedazo aparte y la dirección de sus surcos eran 

de norte a sur. 

2.-El de sol a sol (verde): lo llamaban así porque los surcos se marcaban con estas direcciones 

de este a oeste, de donde sale el sol a donde se esconde. 

3.- El redamadero (azul): era llamado así porque siempre era la zona más vulnerable a cuando 

la lluvia desde la Tinaja llegaba de norte a sur así que era un derramadero por sus derrames 

de agua que llegaban a borrar los surcos que se habían hecho. Por lo mismo los surcos eran 

en cornejales, es decir, en “pedazos” de surcos porque estaban en diagonal para que no se 

borraran tan fácil con el agua que pasara por ahí. 

4.- El del tío Chepe: era llamado así porque en el lado norte quien era su vecino era su tío 

Chepe y los surcos también eran en cornejales por el arroyo de agua que pasaba por el ekuaro 

para que la corriente no se llevara los surcos. 

5.- En lo de Lucía: es una historia similar, ya que quien era vecina de ese lado con su ekuaro 

era Lucía y los surcos también estaban en cornejales para que el arroyo no se llevara los 

surcos trazados. 

El segundo ekuaro es el nuestro, el del varal que está en los límites de la Tinaja y en el 

inicio de los Otates. Con su descripción y boceto también ayudo mi papá, Miguel Ángel 

Méndez Martínez. Algo particular aquí es que todas las distintas zonas son delimitadas con 

melgas, estas son las cercas de piedra que forman una zona en particular por lo que se puede 

observar como si fueran una especie de cuadrados que están hechos por estas cercas.  

 



121 

 

Figura 32 

Las melgas en un ekuaro. 

 

Nota. La separación entre una zona y otra de distintas características suele separarse por la formación de melgas 

que son grandes cercas de piedras extraídas de la misma tierra de cultivo, en este caso del Varal. Fuente: Méndez 

Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 24 de agosto de 2024. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 

 

Figura 33 

El ekuaro del Varal separado por sus secciones. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Cada uno de los ekuaros dependiendo de quien lo trabaje y de las características de la tierra en la que se 

encuentra. Es así como obtiene formas irregulares como este caso del Varal. Fuente: Yessica Liliana Méndez 

Escobar y Miguel Ángel Méndez Martínez. Realizada: 26 de agosto de 2024. 

Este ekuaro está organizado en 5 partes y tiene una forma un poco más irregular. De igual 

manera las razones por las que está así son por sus características e historia. 

1.- La Canterita: es llamada así porque en el proceso de estarla “limpiando” para poder 

trabajarla mientras se estaban sacando piedras se encontró mucha presencia de cantera y sus 

surcos van del norte al sur. 



123 

 

2.- Lo de azadón: es una de las zonas más nuevas ya que hace algún par de años que se 

comenzó a sembrar y es la zona donde se ponen las calabazas por lo que no se suele utilizar 

algún tipo de químico para intervenir en el proceso de crecimiento de algunas malezas porque 

quemaría las calabazas, por lo que se trabaja solo con azadón para desquelitar y los surcos 

están de este a oeste. 

3.- Las melgas nuevas: se llaman así desde que mi abuelito las trabajó ya que entonces 

estaban marcadas las otras zonas, pero esta se hizo como nueva, se quitaron las piedras y se 

fue acomodando para poder trabajarse, así que se le quedo ese nombre. 

4.- La melga grande: es la melga en la que se trabaja en cornejales ya que siempre se ha 

sembrado con estas diagonales de surcos y es la zona en la que no se tienen cercas de piedra 

que delimiten con otras por lo que es la zona más grande. Aquí hace años aún había una pila 

que era un pequeño contendor que era formado por una cerca de piedra que ayudaba a guardar 

la pastura una vez que ya se estuviera cosechando para que si pasaban vacas o chivas no 

pudieran comérselo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 

 

Figura 34 

La pila de un ekuaro en Huanímaro. 

 

Nota. Dentro del ekuaro se conservan las pilas que son lugares que funcionan como depósito de los cultivos 

una vez que se tienen. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 4 de agosto de 2024. 

 

5.- Las melgas de abajo: son las últimas melgas que están en el lado sur así que por ello se 

llaman así, sus surcos van de este a oeste. 

❖ Las nubes y sus puntos de creación 

Las nubes anuncian, se ponen en la posición justa para que las vean, 

para que las veamos decir y traer noticias mientras bajan del cielo a los cerros 

para decir que ya vienen las lluvias, en algunos días, en algunos momentos 

más, son mensajeras de buenas noticias que bajan entre gotas y truenos para 

que las siembras sean buenas y el corazón encuentre la calma (Méndez 

Escobar, Yessica Liliana. 21 de agosto de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

A través de los puntos más altos de las localidades y de la cabecera se ven distintos cerros y 

distintas nubes, algunos de estos fenómenos como la neblina es que se reparten en algunos 

lugares específicos, los cuales las personas a través de la experiencia y práctica entre las 

generaciones han traducido en pronósticos de las lluvias. 

 



125 

 

Figura 35 

Mapa de puntos de observación y aparición de las nubes importantes para el ekuaro en Huanímaro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Nota. Dentro de los pronósticos del clima que más se observan para saber si las lluvias no tardarán en llegar 

son las nubes, específicamente en lugares importantes como se enmarca en el mapa. Fuente: Chia Calvillo Luis 

Ángel, Méndez Escobar Yessica Liliana. Realizado: 22/02/24. 

 

 Para la explicación de los puntos de referencia donde aparecen ciertas nubes y de sus 

respectivas características para la predicción de lluvias en Huanímaro se explican bajo la 

descripción y fenómenos locales que se caracterizan. 

 Dentro de esta forma tan peculiar de observación de la persona y su entorno es que se 

pone en perspectiva una forma muy particular en que pertenecer a este sistema lleva a las 

personas a tener una comprensión de su entorno y los pronósticos meteorológicos a través de 

los cuales se ve reflejado el estado del ciclo anual agrícola.  

 

 



126 

 

o Cerro de Huanímaro 

Uno de los puntos más simbólicos para esta observación es la del cerro de Huanímaro. 

La nube que se observa es la nube vaca13. Una nube que es conocida por ser inmensa y como 

si estuviera llena de bultos que sobresalen de color gris, negro y blanco, de ahí que la hayan 

llamado así, como si fuera una vaca negra con blanco. Y lo particular que tiene en cuanto a 

su posición es que esta nube posa casi tocando el cerro por el norte y quedándose como 

estacionada en el cerro de Huanímaro y ahí se mantiene. 

Lo que se sabe de esta nube a través de la interpretación local es que es un aguacero 

seguro, aunque el peligro está en que puede ser tanta agua que puede acabar con todo ya que 

consideran que está formada por culebras de agua y rayos. Aunque y particularmente es 

diferente en las localidades de las que se trata esta investigación ya que se dice en la Tinaja 

y los Otates que esta nube no solo pronostica la lluvia y no pasa nada, sino que es signo de 

que va a llover y si bien va a llegar muy fuerte, es bueno que lo haga.   

 

o Cerro de Culiacán 

La siguiente nube es una que se puede ver desde el cerro de Culiacán. Este está ubicado en 

la frontera de Cortázar, jaral del progreso y Salvatierra, es uno de los puntos más altos de 

Guanajuato. En este cerro también se forma una nube que anuncia las lluvias, es de un tipo 

que se observa bajo la punta del cerro. Lo que se señala es muy importante para saber si es 

esta nube es la que da buenas señales para el agua o es cualquier otra. Esta no debe estar 

cubriendo por completo la punta del cerro ni debe llegar hasta abajo. Es más bien como si 

fuera una franja en el medio del cerro. Aunque es igualmente una buena señal si esta sobre la 

punta. Cabe mencionar que este cerro no es del todo visible en Huanímaro como cabecera 

municipal pero sí lo es desde las zonas altas de Otates y la Tinaja y esta observación se ha 

dado más en estas localidades que en cabecera municipal. 

 

 
13 Todas las nubes que se identifican como importantes tienen formas particulares y es a partir de esto que se 
les da un nombre. Un dato importante es que cada una de las formas en que se identifican es con el nombre de 
animales y posturas específicas de estos. 



127 

 

Figura 36 

El cerro de Culiacán cubierto por nubes de lluvia. 

 

 

 

 

 

 

Nota. El cerro de Culiacán visto desde el cerro de Huanímaro tapado por nubes a la derecha de la foto. Fuente: 

Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 27 de agosto de 2023. 

 

o Cerro de Las Ranas 

Luego tenemos las nubes que se ubican sobre el estado de Michoacán. Por una parte, está el 

que se encuentra en la comunidad de las ranas que pertenece a Puruándiro, es el caso similar 

al cerro de Culiacán, ya que esta nube que suele ser mensajera de buenas noticias sobre las 

lluvias. Posa sobre el cerro rozándose entre las tierras, es una nube que se queda sobre las 

faldas de los cerros. Se sabe que es esta nube mensajera cuando se ve por las mañanas, porque 

solo aparece a eso de las 6:00am o un poco antes y luego se deshace. Las personas la 

identifican como la perra ya está echada, esto por su forma de echarse sobre la longitud de 

estos cerros. 

 

 

 

 

 

 



128 

 

Figura 37 

Nubes cubriendo el cerro de las Ranas, Michoacán.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. La nube conocida como “la perra echada” en los cerros de las Ranas. Fuente: Méndez Escobar, Yessica 

Liliana. Tomada: 14 de julio de 2024. 

 

o Cerro de Janamuato 

Por último, están las nubes sobre el cerro de Janamuato, es una localidad del municipio de 

Puruándiro en Michoacán y tiene un gran cerro que se observa hacia el sur de Huanímaro y 

en el que como en los otros, suele ser pronosticada por nubes específicas que suelen quedarse 

por las madrugadas sobre este cerro, un poco sobre la punta, lo cual sugiere que ya no va a 

tardar en llover. 

Por su parte, uno de los fenómenos de las nubes en estos cerros, es la neblina. La niebla 

que se puede ver en las zonas planas o los llanos. Aquí en Huanímaro y más comúnmente en 

el ekuaro se suele decir una frase que determina esta manera de ver la vida y la he escuchado 

muchas veces, aunque no sabía realmente a lo que se refería hasta ahora: “neblina en el cerro 

según (seguro) aguacero, neblina en el llano según (seguro) un verano”. Esta frase tiene que 

ver con dos predicciones esenciales, con referencia en las lluvias o el calor y su falta. Se dice 

que si se ve la neblina hacia este cerro quiere decir que las lluvias o las aguas están a punto 

de llegar y se está en buena temporada para que estás sigan, pero sí en cambio, la neblina se 



129 

 

ve en las zonas planas de Huanímaro como los llanos, supone que habrá mucho calor y esta 

es una mala señal de que al menos en ese día o en días próximos no habrá lluvias. 

Figura 38 

El cerro de Janamuato cubierto por nubes de lluvia. 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. El cerro de Janamuato a la derecha de la fotografía vista desde el cerrito de la cruz en Huanímaro. Fuente: 

Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 11 de julio de 2024. 

 

❖ La luna y el agua 

Podemos pensar en que la luna es una llave, una llave de agua, sí, dependiendo de la parte 

que se vea es que supone estar dejando pasar el agua para que caiga en forma de lluvia o por 

el contrario, puede estar cerrada, como si no permitiera su paso. 

Con la fase lunar de luna creciente en sus diversas posiciones es que se pronostican 

las lluvias. Así es que se dice, se abre o se cierra dependiendo de si la luna está dejando caer 

el agua o está cerrando su llave y no le permite el paso al agua. 

Las observaciones sobre los astros que más son notables en el cielo suelen ser entre 

muchas otras, algunas de las observaciones primordiales que a través de la historia se han 

dado en el caso de los pueblos y civilizaciones. Cedeño (1998) señala la importancia para los 

pueblos prehispánicos desde sus cosmovisiones en común a través de la cual, la naturaleza 

se ha generado a través del día y la noche (Cedeño Nicolás, 1998). A través de estas formas 



130 

 

de construir el mundo parece que la forma en que, en este caso la luna o el sol se apoderan 

de una parte del día, es muy apreciado y observado a través de sus consecuencias. 

La luna en su significación a través del tiempo en Mesoamérica ha tenido varias 

adaptaciones desde las distintas culturas que se han establecido en este territorio, aunque algo 

que se señala por Espinoza Pineda (2001) es que este astro para Mesoamérica suele tender a 

una concepción femenina, oscura, subterrestre y acuática (Espinoza Pineda, 2001). Ante esta 

connotación última es que la luna es referida como en este caso en campo se ha encontrado 

un lugar donde el agua existe y se es señalada como una gran predicción como si de una clase 

de contenedor de este líquido se tratara. 

Estas prácticas de observación en Mesoamérica han dado como lo menciona 

Iwaniszewski (2001) a través del acomodo del calendario agrícola conforme las fases de la 

luna las actividades humanas. Estas han ido tomando sentido, no solo con una carga en cuanto 

a la praxis, si no cargando con un componente simbólico que hace comprensible la forma del 

crecimiento de la flora y en ese sentido lo cultivos más importantes tal como es el caso del 

maíz (Iwaniszewski, 2001). Es así como este hecho refuerza el componente sobre el corpus 

contenido en las personas que pertenecen al ekuaro referente a la siembra. 

 

o Luna creciente en horizonal 

La luna creciente en su posición hacia el este u oeste es que se toma como una señal de que 

está dejando caer el agua. 

Figura 39 

La luna dejando caer el agua. 

 

 

 

 

Nota. Dentro de las creencias sobre las observaciones lunares se dice que la luna puede dejar caer el agua que 

en ella es contenida por su posición. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Realizada: 20 de julio de 2024. 



131 

 

 

o Luna creciente en vertical 

La luna creciente en vertical con posición en el norte y el sur es que se dice que “no está 

dejando caer el agua”. 

Figura 40 

La luna contendiendo el agua. 

 

Nota. Se dice que la luna puede funcionar como un contenedor de agua que la almacena sobre ella dependiendo 

de su inclinación. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Realizada: 20 de julio de 2024. 

 

 Algún día de mayo de 2023 recuerdo haber reconocido esto. Estábamos yendo al 

centro de Huanímaro desde mi casa con mi mamá y papá. Él sugirió que volteara a ver la 

luna, me dijo que “casi no estaba canteada”, por lo que no iba a llover, era una mala señal ya 

que la luna no estaba dejando pasar el agua. Entonces fue que me enseñó que decían antes la 

luna podía funcionar como si fuera una llave ya que puede o no dejar pasar el agua del cielo. 

Así que, si a comparación de cómo estaba esa vez, si hubiera estado canteada o de lado, es 

como si la bóveda de agua que guarda y ayuda a las cosechas pudiera salir libremente y llenar 

las nubes para que llenen surcos. 



132 

 

❖ Fauna mensajera 

Las aves y animales se conciben de forma particular, cada una es especial y muestra su 

manera de decirle a las personas que va a llover, o por su parte buscan la manera de comunicar 

su mensaje a los dioses para que llueva pronto. 

La observación de los diferentes fenómenos que suceden en el ekuaro es muy importante 

incluyendo, el conocimiento y reconocimiento de lo que, en este caso, los animales 

comunican desde sus formas de transmitir su información a los humanos. Valverde (2023) 

expresa que “la relación ave- humano son variadas, practicas alimentarias, medicinales hasta 

espirituales y simbólicas” (Valverde et al., 2023, p. 294). Lo cual genera un corpus de 

conocimiento de no sólo los fenómenos climáticos, si no que se tiene un conjunto de 

conocimientos sobre el comportamiento de diversos animales que rodean el entorno en el que 

se desarrolla el ekuaro. 

Dentro de las distintas observaciones en el comportamiento animal, referidos al 

temporal se considera que “cambian” su comportamiento usual y esas peculiaridades son 

vistas y tomadas en cuenta como pronósticos del clima. En el caso de las aves particularmente 

como señala Valverde (2023): “un uso muy importante que también les hemos dado es como 

elemento clave o bio-indicadores en diversos aspectos de nuestro conocimiento y 

entendimiento del ambiente” (Valverde et al., 2023, p. 294). Este conocimiento viene desde 

la práctica constante de la observación a través del conocimiento empírico. Por lo que las 

personas han aprendido a saber de estos comportamientos diferenciándolos de lo que 

normalmente harían los animales para reconocer el tiempo acompañándolos de relatos sobre 

la cotidianidad.  

 La forma en que se establecen estas “señales”, “comportamientos inusuales” o 

distintas formas en que se tiene esta relación con animales o diversos fenómenos se generan 

como parte del conjunto de conocimientos y su forma de interpretarlo es parte fundamental 

de este sistema.  

Algunos de los animales que, en Huanímaro ayudan a este proceso del clima son 6 tipos: 

Urraca, Tarengo, Cigarra, Conguitas, Golondrinas y hormigas. Cada uno de estos animales 



133 

 

tienen un momento específico del ciclo agrícola en el que suelen aparecer o tener estos 

comportamientos, por lo que la siguiente tabla ayudará a tenerlo un poco más claro. 

Figura 41 

La fauna mensajera del tiempo de lluvias y su relación con el tiempo. 

FAUNA MENSAJERA DE LAS LLUVIAS Y SU PRONÓSTICO 

Nombre de fauna mensajera Periodo en el que surgen o tienen un 
comportamiento para el pronóstico de las 

lluvias 

Cigarras Desde abril e inicios de mayo.  

Golondrinas Comienzan a aparecer en inicios de mayo y 

se quedan gran parte de la temporada de 

lluvias. 

Tarengo Comienzos de mayo para dar “aviso” de que 

se debe comenzar a hacer surcos. 

Urracas Inicios de mayo antes de que comience a 

llover. 

Conguitas Mediados de mayo y se mantiene así su 

comportamiento en temporadas de lluvias. 

Hormigas En mediados de mayo y siempre que va a 

llover. 
Nota. La tabla muestra los distintos indicios que las personas tienen en cuenta sobre la temporada de lluvias 

como parte del proceso de este ciclo. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Realizada: 28 de julio de 2024. 

 

Para describir un poco de lo que se considera a continuación estas señales en las que se 

debe ser cuidadoso para lograr ver el acercamiento del tiempo de lluvias en algunos de estos 

animales que se ven y significan:  

 

 



134 

 

o Cigarra 

Desde abril se comienzan a escuchar por todas partes. Al lado de mi casa hay una arboleda 

llena de ocalos y ahora algunos árboles nativos que hemos ido entre vecinos y otras personas 

plantando, pero las cigarras siempre han estado aquí, por el cerro y por el río, por lo que para 

las fechas de abril y mayo comienzan a escucharse hasta casi aturdir. 

 La historia que se cuenta sobre ellas es que salen un poco antes de la temporada de 

lluvias. Se sabe que desde que nacen y suelen estar en los árboles no muchas personas suelen 

verlas, pero se sabe que están ahí por su sonido que dura todo el mes desde la primera lluvia 

que ha llegado. Cantan hasta que mueren y todas siempre llaman al agua, cuando va a llegar 

y ya en la temporada son algunas pocas las que siguen en su trabajo, vibrando y aturdiendo 

para que sus gritos se escuchen hasta el cielo y llegue el agua pronto, para que se mantenga.  

Hacen una especie de vibración con su cuerpo y es lo que surge como un sonido que en 

realidad de alguna forma también se implica en las emociones de las personas que forman 

parte del ekuaro ya que, como una de las señales más reconocidas por la temporada, se 

establece como un punto clave la existencia o la falta de estas como un motivo para sentirse 

en calma de que todo va bien con las lluvias o de lo contrario se siente preocupación. 

  

o Golondrinas 

Las golondrinas como estas aves migratorias llegan a Huanímaro un poco antes de haber 

empezado las lluvias, comienzan en mayo.  En junio y julio se llenan los cables de los postes 

de la luz en todo el pueblo y en las localidades de ellas por las tardes ya que son de sus lugares 

favoritos para estar. Su sola presencia ya es muestra de que vienen las aguas, o las lluvias. 

Pero, conforme va acercándose más la lluvia conforme a los días, también avisan. 

 Los movimientos de las golondrinas a mí me parecían un poco descuidados, algo de 

lo que cuidarse en realidad. Suelen ir muy arriba y de repente y muy rápido casi que chocan 

con el suelo y luego parece que van a chocar con todo: personas, postes, coches, animales, 

banquetas, con todo parece que va a llegar un momento en el que van a irse en contra, pero 

nunca lo hacen.  



135 

 

Me han hecho saber que en realidad eso es su aviso sobre las lluvias. Cuando llegan a 

Huanímaro casi no bajan ni tienen este tipo de movimientos hacia las personas o a la vida en 

general que parece que van a chocar con todo lo que se van. Pero cambia conforme va 

avanzando el tiempo y las lluvias van acercándose, ellas parecen saberlo y así es que van 

anunciando que ya será cada vez más pronto. Se dice que cada vez se acercan más en esta 

elaborada maniobra de vuelo hacia las personas y cada vez en este movimiento de ir hacia 

arriba y de repente chocar casi contra el suelo en su volar es signo de que cada vez está más 

cerca la lluvia. 

 

o Tarengo 

Los tarengos son un tipo de ave que es pequeña, aunque su canto es bastante ruidoso y algo 

grave. Con esta ave encontré una anécdota que enmarca la ayuda que este tiene hacia las 

personas. Alguna vez mientras ya era mayo y todos ya habían rayado sus ekuaros, es decir, 

ya habían marcado sus surcos, menos un señor que llevaba mucha calma decía que igual no 

iba a llover pronto a lo que los demás hombres le aconsejaban ya comenzara a sembrar porque 

luego iba a estar con prisas por terminar antes de que lloviera, cosa a la que no le hizo nunca 

caso el señor. Poco después de algunos días y mientras el señor apenas estaba rayando su 

tierra es que un tarengo comenzó a cantarle de forma sobresaltada sobre un mezquite que 

estaba dentro de su tierra y no paró, como si le estuviera diciendo que ya iba tarde y que se 

apurara ya que ese mismo día iba a llover y él no terminaba, por lo que el señor estaba aparte 

de apresurado, bastante molesto ya que sabía porque estaba ahí el tarengo avisándole así que 

le empezó a gritar que se fuera ya iba a terminar, comenzó a tirarle piedras y decirle más 

cosas, pero la única reacción que tuvo del ave fue que le siguiera cantando cada vez más 

fuerte y no se fue hasta que al fin terminó de trabajar. 

 Por lo que a estas aves se les considera como que avisan que ya están a punto de llegar 

las lluvias y conforme van llegando los días y subiendo las posibilidades de que llueve se 

vuelven más insistentes. 

 

 



136 

 

o Urraca 

Las urracas son una de las aves a las que como los tarengos, se les considera tienen y se 

comportan de una forma peculiar ya que saben cuándo las lluvias están o deben estar por 

llegar y se puede ver esta forma distinta de entablar sus movimientos porque viven todo el 

año en Huanímaro, por lo que se sabe cuándo están haciendo algo que no es muy usual en 

ellas.  

Se dice que ellas se comunican y mandan mensajes al cielo para que llueva. En todas las 

entrevistas que realicé sobre la fauna que puede llegar a dar estos indicios o mensajes a las 

personas siempre resultaron ellas como una de las principales.  

Cuando llega esta temporada en mayo se suelen quedar paradas y voltean hacia el cielo 

mientras algunas abren el pico y hacen un ligero movimiento con su cabeza como haciéndola 

hacia arriba y abajo y se interpreta como si estuvieran pidiéndole agua al cielo y es entonces 

que se sabe no tardará mucho en llegar. 

 

o Conguitas 

Está es una de las aves más en las que se nota un comportamiento particular ya que reside en 

Huanímaro. Son unas aves muy pequeñas que están en casi todos los patios de las casas, 

mayormente en los árboles es que viven y su aviso tiene espacio cuando está por llegar la 

lluvia, de algunas horas antes de que esta llegue.  

  Lo que hacen estás aves es que se recogen en los árboles de las casas, es como si 

supieran que va a llover y entonces necesitan un refugio. Aunque si bien la mayor parte de 

animales tienen este comportamiento, lo que las hace especiales es que poco antes de que 

comience a llover es que comienzan a cantar de una manera especial, frente a las ramas donde 

se van a refugiar como a manera de aviso a cualquier ser que se encuentre por ahí y poco 

después de que paran es que comienzan las lluvias. 

 

 



137 

 

o Hormigas 

Las hormigas tienen un comportamiento algo similar al de las conguitas, ya que cada día que 

va a llover es cuando tienen un comportamiento distinto. 

 El 4 de agosto de 2024 fuimos mi familia y yo a caminar al cerro, solo por la 

temporada lo hacemos al menos una vez todos los años y este día pasó. Subimos hacia el 

cerro y ahí fue que vimos el comportamiento usual de las hormigas cuando saben que va a 

llover, cabe mencionar que este comportamiento y este conocimiento no era la primer vez 

que lo escuchábamos de mi papá, él siempre había dicho que se sabe que va a llover cuando 

las hormigas rojas no hacen su trabajo como normalmente pasando entre sus caminos y 

llevando hojas y ramas de todas las partes llenas de hierbas, árboles y arbustos, sino que se 

quedan haciendo como un círculo en su hormiguero. Se quedan muchas juntas ya que sale 

un poco el sol alrededor de su entrada al hormiguero, pero no se mueven, ni están inquietas 

como lo suelen hacer. 

Figura 42 

Las hormigas esperando la lluvia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Hormigas formadas en circulo sobre la entrada de su hormiguero. Fuente: Méndez Escobar, Yessica 

Liliana. Tomada:4 de agosto de 2024. 

 Cada uno de estos animales demuestra distintas formas que tienen para comunicar, va 

a llegar a llover y las maneras en que ellos anuncian a las personas de estos sucesos. Como 

una de las señales en las que las personas interpretan el comportamiento es cuando los 



138 

 

animales tienen un comportamiento anormal para ellos mismos como el caso de las urracas 

viendo hacia arriba o en el caso de las conguitas cuando se refugian horas o minutos antes de 

que llueva. Por otra parte, está cuando hay una clara señal de que los animales se están 

comunicando, anunciando las lluvias o que las labores de la siembra deben comenzar para 

las personas.  

 

• FIESTAS DE SAN JUAN BAUTISTA Y EL PASEO A LA CUEVA  

“Hay viene el agua por la barranca, que se me moja mi burra 

blanca, hay viene el agua por el cerrito, que se me moja mi becerrito” 

(canción local infantil para cuando llegan las lluvias). 

El objetivo de este apartado es reconocer cómo es que se implica y siente en esta relación 

construida a partir del tiempo, naturaleza y cultura las fiestas patronales y el festejo a la cueva 

como parte del calendario ritual que se mantiene vivo a través de la persona, su sentir y su 

relación con el ekuaro que son referidas a la época de lluvias.  

Alguna vez recuerdo haber estado en uno de los días de la fiesta hace años. Estaba en una 

presentación una banda sinfónica de algún municipio del estado. Para entonces solo se ponían 

algunas carpas que no cubrían todo un escenario ni donde se colocaban sillas para las 

personas, solo algunas lonas que por lo general se llenaban tanto de agua que terminaban por 

colapsar, hacer bombas enormes de agua, al final terminaba mojando a las personas y 

necesitaban que alguien desde abajo pudiera picarlos para que saliera toda el agua y no 

hubiera problemas de este tipo. Los puestos de comida que se establecían alrededor del jardín 

tenían que poner y algunos aún lo hacen una base de tablas para cuando comienza a llover, 

ya que las calles se llenan de agua que pasa corriendo, llena casi las banquetas y el único 

lugar que cubre bien son los portales de la presidencia, los que están cerca de la casa de 

cultura y los que están alrededor del jardín. Ya que las calles antes de llegar a la plaza 

principal están con una pendiente muy marcada. 

Recuerdo mucho este día de la presentación, creo que fue la primera vez que con 

alrededor de 12 años me di cuenta de que entre todo el ruido de la lluvia, no se podía escuchar 

para nada la música y aun así todos estábamos muy felices escuchando, escuchando el agua, 



139 

 

viendo cómo cada vez las personas tenían que abandonar sus lugares frente al grupo y 

comenzar a amontonarnos un poco más cada vez hacia los portales de la casa de cultura, 

mientras y a pesar de lo que estaba ocurriendo con la subida del agua que ya para este punto 

era algo bastante notorio, nadie nunca se quejó, así es la fiesta, así son estos días, si no llueve 

no es fiesta y muchas más frases de este tipo es que se escuchan decir sobre la fiesta, siempre 

acompañados de un sentimiento de tranquilidad, felicidad y confianza. 

Dentro del calendario agrícola bajo el que se mantiene el funcionamiento del ekuaro tiene 

ciertas fechas especiales que son usadas para celebrar los procesos y en este caso, el buen 

temporal a través del patrono del municipio. En este caso, Se dice por Flores Cabañas (2013) 

que “las fiestas patronales constituyen sucesos unidos con ciclos agrícolas y su 

correspondiente distribución de fiestas a lo largo del año por ser visto al Santo Patrono como 

una especie de protector” (Flores Cabañas, 2013, p. 70). En este caso San Juan Bautista es 

quien es el patrono del pueblo es quien está encargado de este proceso de protección, cuidado 

y bendición de las tierras del ekuaro.  

A través de la historia mesoamericana atravesada por los continuos contactos por diversas 

culturas y la entrada de la religión católica han dado resultados tales a que estos calendarios 

bajo los que se establecen a los ciclos agrícolas tienen la entrada y aceptación de estos 

símbolos y santos que ahora entran como fundamento, en este caso del ekuaro. 

A su vez se comprende que las fiestas constituyen y construyen maneras particulares de 

ver y hacer mundo ya que dentro de la sociedad concebido así por Pérez Martínez (1998) “la 

fiesta está metida dentro de lo más profundo de la manera mexicana de entender la vida y de 

afrontar el tiempo” (Pérez Martínez, 1998). Por lo que se considera, estás fiestas en el caso 

del ekuaro tienen un sentido en el que el ciclo tiene sentido, fuerza y forma a través de estas 

celebraciones que, si bien son para el santo, las personas se ven beneficiadas de estas 

relaciones. 

Las fiestas patronales han tenido cambios significativos en sí mismas, aunque en este tipo 

de sistemas hay un sello primordialmente religioso y se encuentran íntimamente vinculadas 

a los fenómenos naturales y festividades ligadas a la cosecha y la agricultura, unidas a la 

figura de un santo patrono y el culto a los cerros, estos elementos conectados en un sentido 

de unión entre los pobladores y la protección divina (Flores Cabañas, 2013). Aunque ahora 



140 

 

también el papel de la fiesta como u lugar de convivencia y recreación se ve ligado a esta 

lógica que parece a través de las narrativas y las emociones, aún ligada con la vida campesina. 

A continuación, se describe a grandes rasgos lo que se constituye como la fiesta en 

Huanímaro y que es celebrada por todas las localidades que le forman parte al municipio. 

 

o Fiesta de Huanímaro 

En Huanímaro se celebra la fiesta del municipio el 24 de junio, el día de San Juan Bautista, 

del que tenemos un templo a su honor ya que es nuestro patrono y cabe decir que este templo 

está construido desde que Huanímaro era hacienda, es el más viejo y el más pequeño, por lo 

que se le dice aparte del templo de San Juan, es el templo chiquito. También hay otra fiesta 

poco después de este primer día, el 26 de junio se celebra el paseo a la cueva que es uno de 

los lugares más emblemáticos del municipio. La fiesta y sus eventos son desde el 20 de junio 

al 27 con distintas actividades sociales y religiosas. 

 

o San Juan Bautista 

Desde el 20 de junio se celebra el inicio de las fiestas de San Juan Bautista y la cueva, aunque 

esto antes no era del todo así. Desde hace años ha sido por la administración pública llamado 

de esta forma, pero antes era casi toda la preparación apoyada y organizada por maestras de 

la escuela primaria “Constituyentes del 57” que es la más antigua del municipio y por la 

iglesia. Poco a poco la administración pública se ha ido encargando cada vez más hasta ser 

quien organiza y promueve estas fiestas con alguna participación de la iglesia. 

 Por su parte es reconocida esta etapa del mes de manera significativa ya que se marcan 

las aguas con más frecuencia, estas se separan de las primeras lluvias de mayo ya que se 

acostumbra a que sean más frecuentes y extendidas, así que se marcan a partir de estas fechas: 

desde el 21 de junio al 21 de septiembre. 

Figura 43 

El templo de San Juan Bautista. 



141 

 

 

Nota. Templo de San Juan Bautista, patrono del municipio. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 

15 de julio de 2024. 

 

Para la fiesta primero se hace la elección y coronación de la reina, princesas y flor del 

campo de las fiestas de San Juan y la cueva, luego se tienen eventos culturales como 

exposiciones de danza, cantantes, obras de teatro. Las calles se llenan de decoraciones de 

papel picado rojo y blanco en conmemoración del patrono del municipio, la calle principal 

sobre la casa de cultura y presidencia están tapadas con algunas carpas para las 

presentaciones y los negocios de comida y algunos juegos como futbolitos que hay por ahí. 

Antes, en mi infancia llenaban las calles principales de puestos de comida, como papas 

fritas, gorditas de nata, juegos como las canicas, tiro al blanco, futbolitos, puestos de trastes, 

algunos plásticos y ropa como vestidos, ropa artesanal, algunas pulseras y joyería. En ese 

entonces estos puestos rodeaban las calles principales comenzando por la calle Hidalgo, la 

calle Álvaro Obregón que esta al sur del jardín y se extiende un poco más hasta José María 

Morelos y finalmente la calle Jesús María Montaño. Hacía un poco una forma cuadrangular 

rodeando todo el centro y en la calle Jesús María Montaño había la mayor parte de personas, 

ya que la fiesta se divide en cuatro secciones localmente: los puestos, teatro del pueblo, foro 

cultural y los juegos mecánicos. Así que en esta calle se reunían en un punto el teatro del 

pueblo que son los grupos y bandas, aunque ahora estos se presentan en el mercado municipal 

que está en una de las orillas del municipio y ahora los puestos van hasta allá cruzando desde 



142 

 

el centro hasta la orilla del lado oeste. Los juegos mecánicos se han mantenido siempre en el 

mismo lugar, hasta que termina la calle Jesús María Montaño hay un baldío que se usa para 

esto, aunque en algunos momentos se cambió al mercado igualmente, al final por la 

administración pública se decidió regresar a este lugar. 

Lo que también se le da una gran importancia es al estreno esto resulta haber pasado por 

muchas generaciones y aún hoy en día. He escuchado a mi tía abuela, a mis papás y tíos que 

siempre para el día 24 se ocupaba un cambio de ropa, el estreno le decimos.  

Por lo general quienes este mismo día hacen su primera comunión y la confirmación 

siempre se ven poniéndole color blanco al día por sus trajes y vestidos. Antes, mi tía abuela 

recordó que pasaba algo aún más peculiar, para estos días lo que hacían era que a los niños 

les ponían un listón azul que se les notara y a las niñas se les ponía uno, pero en color rojo 

aparte de que todo el mudo estaba muy con su estreno, con la ropa que tuvieran más nueva o 

la que hubieran comprado para este día. Aunque más antiguamente lo que se hacía era que 

las mujeres con más dinero solían usar un guanengo. Ella mantiene una de las mangas que 

iban a ser para uno de estos, aunque no lo llego a terminar nunca. Se lo ponían con una falda 

larga y plisada de lo que recuerda colores no muy fuertes, aunque hoy en día nadie suele 

usarlos ya y poco se recuerdan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 

 

❖ La cueva de Santa Regina 

“Que llueva que llueva la virgen de la cueva los pajarillos 

cantan la luna se levanta, que sí, que no, que cae un chaparrón (lluvia 

fuerte), que sí, que no, que canta un labrador” (canción popular dicha 

en temporada de lluvias). 

Figura 44 

La cueva de Santa Regina. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. La entrada a la Cueva de Santa Regina, donde se lleva a cabo el paseo a la cueva en su celebración. 

Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 21 de diciembre de 2023. 

 

El paseo a la cueva es una caminata hasta este lugar, aunque también se hace a manera de 

celebración. En estos casos, es usual este tipo de celebraciones en los cerros o en este caso, 

cuevas que son reconocidos como lugares donde como bóvedas de agua en las lluvias esta se 

deja salir. Tal como el caso que expone Cedeño Nicolas (1998) para los Mexicas: “la fiesta 

de los cerros, se cree por los mexicas que en la estación de secas el agua está guardada ahí 

en el cerro para ser vertido en época de lluvias” (Cedeño Nicolás, 1998, p. 20). Estas fiestas 

se dan en la temporada de junio, mes en el que las lluvias se esperan con fuerza y ya es un 

momento donde el maíz necesita de estas. 



144 

 

Esta celebración a la cueva de Santa Regina consiste en ir a este lugar que es bastante 

significativo desde el medio día que empiezan a estar grupos musicales y algunas familias 

que comienzan a buscar algún lugar para estar y por lo general se va a comer lo que llamamos 

tamales de ceniza que son parecidos a las corundas michoacanas. Son de maíz, se envuelven 

en la hoja de la planta del maíz haciéndolas como en pequeñas o grandes bolitas y se les 

llama de ceniza porque el nixtamal se prepara con cenizas de mezquite. Se está todo el día 

conviviendo, por lo general hay un baile con una banda de viento y con toda una gran parte 

de las localidades y de personas de cabecera municipal.   

Figuras 45 y 46 

Fotografías sobre el pasado del paseo a la cueva. 

 

Nota. El paseo a la cueva desde el pasado en Huanímaro. Fotografías del archivo del cronista municipal Juan 

Carlos Ruiz de los años 80’s. Fuente: Juan Carlos Ruiz.  

La cueva es un lugar bastante emblemático de Huanímaro. Es denominado un parque 

ecológico. Esta bastante alejado del centro del municipio. Desde el jardín son 40 minutos a 

un paso normal. Se llega desde el jardín por la calle Flaviano Pantoja que lleva hasta el 

camino a la cueva, el cual es colorido, aunque a mi aún de pequeña me toco caminarlo cuando 

era solo terracería. Tierra blanca que se levanta fácilmente o por el contrario si estaba mojado 



145 

 

era un suelo algo resbaloso, pero siempre esperábamos llegar hasta allá. Un lugar entre peñas, 

lleno de pequeñas y grandes cuevas.  

 Resulta que cuando mi abuelo y mi papá y tal vez más generaciones solían cuidar sus 

chivas muy a menudo, esta zona de la cueva era muy recorrida por ellos, hay historias por 

ahí porque hay muchas cosas que puedan comer sus vacas y chivas, estas últimas como las 

que mayormente pasaban y muchas de estas cuevas que hay porque es una zona de barrancas 

se usaban muy a menudo para resguardarse o descansar mientras llovía o si se dejaban 

libremente estar por ahí comiendo mientras ellos se sentaban, aparte de que en la zona más 

alta de este lugar, de la cueva, hay ahora un camino con escalones, pero antes de esto teníamos 

que subir entre la barranca la cuesta entre piedras y veredas que con las lluvias y los deslaves 

se perdían, hasta llegar a la ranura de una peña en la que sale agua siempre, lo llamamos la 

chorrera y dependiendo de la época del año hay mucha agua saliendo o algunas gotas, aunque 

en estos últimos años ha habido momentos en los que no hay nada de agua ni saliendo ni en 

un pequeño pozo que hay bajo estas gotas de agua y de la que antes los hombres que 

trabajaban por ahí podían tomarla y también sus chivas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



146 

 

Figura 47 

La chorrera en la cima de la cueva.  

 

Nota. La chorrera es uno de los puntos más importantes de este lugar ya que dadas las condiciones de pendientes 

siempre ha sido un espacio de descanso y para refrescarse. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 

31 de julio de 2024. 

 

Una de las peculiaridades referidas a esta fecha y en este baile es que siempre se dice 

que debe llover. En general para los días de la fiesta, pero justo en este baile es común que 

haya mucha alegría o algo de decepción dependiendo de si llueve o no. Se establece como 

una de las fechas en las que sí es seguro que llueva si es un buen temporal mientras las 

personas están bailando o durante todo el día por allá ya que se dice que el día de la cueva 

siempre llueve. 

 Si bien estos símbolos, fechas y eventos son muy importantes para obtener buenas 

cosechas, todo en exceso puede traer grandes consecuencias que pueden terminar en un mal 

temporal aunque haya llovido mucho ya que llegan eventos catastróficos como culebras de 

agua, tormentas, granizos extremos que queman las plantas o grandes lluvias que terminan 



147 

 

por perjudicar por la gran cantidad de agua para lo cual el siguiente apartado será encargado 

de hacer saber de estas catástrofes y sus debidas precauciones y protecciones. 

 

• TÉCNICAS DE PROTECCIÓN DEL EKUARO  

De pronto hay cosas de las que uno se debe cuidar, de culebras 

de agua que pueden romper y partir la tierra en dos, hay colores que 

protegen y cruces que nos hacen más fuertes para nuestros encuentros 

con fenómenos naturales, existen herramientas en casa que tienen el 

poder de no permitir que todo lo malo llegue al ekuaro (Méndez 

Escobar, Yessica Liliana. 22 de agosto de 2024. Bitácora de trabajo de 

campo). 

El objetivo de este apartado es especificar las acciones que se realizan en el proceso de 

cuidado del ekuaro a partir de los fenómenos climáticos se presentan en la temporada de 

lluvias mientras se describen las técnicas de protección en sus distintos contextos. 

En esta época del año donde las lluvias llegan no solo se presenta la felicidad y 

tranquilidad como resultado del crecimiento de las semillas en cultivos, sino que hay que 

tener cuidado al enfrentarse con distintos fenómenos climáticos que se presentan y que de 

estar sin protección con los ekuaros expuestos, se debe temer por el bien de la tierra y de 

vida. 

En este apartado surgen prácticas que parten desde una cosmovisión que ha sido formada 

a través de las observaciones y ante las que, al ser enfrentada con peligros, se han generado 

técnicas y actividades para poder enfrentar, protegerse y de alguna forma, ganarles a estas 

fuerzas que, de no lograrlo, serán tempestades para el sistema entero.  

El uso de los rituales para la protección de estos lugares es de suma importancia ya que 

como lo menciona Boege (2021) “Los rituales para proteger los cultivos integran una ética 

sociocultural que busca el bien común, incluyendo el ambiental para la sobrevivencia de las 

familias o comunidades (Boege, 2021, p. 185) ya que de esto depende si las cosechas van a 

resultar arrasadas por la fuerza de estos fenómenos o de lo contrario, todo va a salir bien. 



148 

 

Cada uno de los siguientes fenómenos a los que se ve expuesto el ekuaro tiene una 

existencia a través de lo señala Cedeño (1998) se establece mediente mitos y rituales (Cedeño 

Nicolás, 1998). Los cuales corresponden a una cosmovisión particular para poder protegerse 

de estos fenómenos. 

 

❖ La protección del color rojo 

El color rojo es utilizado como parte importante de los rituales y acciones de protección en 

los diversos fenómenos que se presentan en la vida. En el caso del ekuaro, se suele utilizar el 

color rojo en sus tres componentes principales: la persona, el ekuaro y en la casa está la 

utilización de este color en animales y flora. 

 

o Eclipses 

Como parte de la importancia local sobre la resistencia y la sobrevivencia de especies 

cultivables es que se reproduce también la noción de la protección en torno a la flora y la 

fauna a través de los sistemas agrotradicionales. “Actualmente actúan como repositorios de 

biodiversidad local, por la existencia de una mezcla dinámica de especies nativas útiles. La 

función principal de este ekuaro es el de proveer una fuente básica de alimento y productos 

comercializables para la familia” (Franco Gaona et al., 2016, p. 3367).  El maíz rojo utilizado 

en inicio con fines de protección para los eclipses tiene un espacio dentro de este conjunto 

de especies que son fundamentales para la conservación de cultura y de la misma especie.  

El día 3 de mayo o en el inicio de las siembras es que se recuerda haber sembrado 

este tipo de maíces a forma de protección de la tierra ante los eclipses.  

 Mi papá me ha relatado que él recuerda cómo es que entre las semillas que se llevaban 

a bendecir el 15 de mayo, el día de San Isidro Labrador se procuraba la semilla roja de maíz, 

esto para ponerla en los primeros surcos y que así estuviera desde el inicio protegida de los 

eclipses y a veces también se revolvía entre todas las semillas para que, de esta forma todo 

el ekuaro estuviera protegido mediante el color. 

 Por su parte Simón Negrete también recuerda que sobre todo, cuando era tiempo de 

comenzar a sembrar su papá procuraba sembrar maíz rojo desde los primeros días y ya si 



149 

 

luego se enteraban de que sí iba a llegar un eclipse pronto iban por los animales que 

estuvieran cargados con crías y también les ponían algo rojo que por lo general era algún 

listón o alguna tela que tuviera este color presente al igual que en lo árboles que estuvieran 

cargados de botones o de flores que aún estuvieran muy pequeñas par que no se le fueran a 

caer o a salir deformes. 

 

❖ Culebras de agua 

Los hombres luchan con fenómenos tan grandes como lo que ellos denominan culebras de 

agua, un fenómeno que puede destruir todo con su golpe, se suelen tener historias de que ha 

partido ekuaros por la mitad, pero aún y con esa inmensidad, es un fenómeno que se puede 

enfrentar. Para este tipo de actividad en particular, no se trata de una prevención, se trata más 

bien de una defensa ante el ataque natural de una culebra de agua o la Akuitze janikua en 

p’urépecha.(Alarcón Cháires, 2008).  

El acto de la defensa de entidades meteorológicas siempre es un momento 

fundamental en el ciclo de producción y existencia, del que, de vencer o perder, puede costar 

mucho de lo ya trabajado no solo en sentido productivo, si no a partir de todo el sistema ya 

que, desde este punto de vista del ekuaro, la persona se está ligada a la tierra. Si la tierra está 

mal o sufre de un ataque de este tipo, la persona lo vera no solo como un mal hacia su tierra, 

sino a su vida ya que los alimentos podrán tener un desequilibrio por ser destruidos o 

maltratados y esto se verá en la persona.    

Estas culebras son seres de la sobrenaturaleza de acuerdo con López Austin (2004) 

estos contemplan lugares tales como: “… los montes y en las corrientes de agua, en las 

piedras con las que tropezaba en el camino, en sus instrumentos de trabajo, en sus campos de 

cultivo, dentro de su propio organismo” (López Austin, 2004). Por lo que en este caso de las 

culebras de agua se estaría presentando una entidad sobrenatural que es destructora y que 

reside en el cielo, mayormente en la nube vaca que aparece en el cerro de Huanímaro.   

Para los sistemas tradicionales, el aporte de estos entes se significa a partir de la 

calendarización de sus temporadas. Momentos y lugares específicos en los que se debe tener 

especial cuidado.  



150 

 

  En una entrevista con Baudelio, uno de mis tíos de parte de mi familia paterna dijo 

que recordaba a las culebras de agua con miedo, eran bastante malas, aunque ahora parecen 

no ser tan recurrentes. Él recuerda que lo que solían hacer los hombres más grandes para 

“matar” o “cortar” a estas culebras de agua era agarrar una oz o el machete que siempre era 

una de las herramientas que suelen tener al ir al campo y entonces comenzaban a hacer como 

si cortaran la culebra en el aire haciendo cruces y mientras decía algo especial para esto, pero 

ya no recuerda que era, solo sabe que era como una especie de oración.  

En algún recorrido de campo que hacíamos en el varal, en la Tinaja donde hay uno 

de los ekuaros de mi familia mi papá recordó que en el ekuaro de su tío Sacra (el papá de 

Baudelio), quien tuvo un gran problema con una culebra de agua porque de ser un ekuaro 

bastante acomodado por sus años y generaciones que lo trabajaban después de una gran 

culebra que cayó justo sobre este espacio, se partió, recuerda que eran metros lo que tenían 

de profundidad lo mucho que había llegado esta culebra, tuvieron que pasar muchos años en 

los que trataban de llenarlo de tierra, desechos para que se tapara y nunca se logró por 

completo. 

“De hecho ahorita que vamos aquí por el camino a Huanímaro, se decía antes que varios 

arroyos que se habían formado porque ahí había caído una culebra de agua y partió la tierra. 

El ekuaro de mi tío Sacra que está aquí en el camino antes estaba partido y decían que era 

por eso, porque una culebra de agua le cayó y estaba con un arroyo a la mitad de la melga”. 

(Miguel Ángel Méndez Martínez, 52 años. Huanímaro, Gto).  

Por su parte mi tío Erasmo, por parte de mi familia paterna en una entrevista también 

recordó lo que pasaba con las culebras de agua:  

“Recuerdo que lo que aparte de la oz o el machete se necesitaba o algunos hacían era 

agarrar a un niño de la mano y ahí como que decían que funcionaba más porque pues los 

niños no tienen pecados y como que así se tiene más fuerza sobre ese tipo de cosas. No me 

acuerdo bien, pero creo que era mejor que fuera un Manuel. Niños que se llamaran Manuel 

era lo que debían tener”. (Erasmo Contreras González, 72 años, Huanímaro. Gto) 

  Y sobre el tema en una entrevista el señor Cecilio dijo sobre las culebras de agua: “De 

lo que me acuerdo yo mucho es del ruido que hacían, uno siempre andaba con el miedo ya 

que las escuchaba sonar, les decíamos culebras, porque aparte de verse así, chicoteaban como 

una” (Cecilio Acosta, 20 de abril de 2023, Otates, Huanímaro, Gto).  



151 

 

  

❖ Las cruces   

Uno de los símbolos que más se han enmarcado como de los más importantes es la cruz. Esta 

en el sentido de la protección y los cuidados es fundamental para poder estar bien en el ekuaro 

ya que se ve reflejado su poder en la persona, casa y el cerro. 

El símbolo de la cruz es uno de los que más es utilizado dentro del ekuaro. En este 

caso bajo la concepción de E. Licona y Pérez Pérez (2020) se dice que la cruz es usada como 

un símbolo fundamental del temporal para provocar las buenas siembras, y las cosechas al 

igual que las lluvias (E. Licona Valencia e Ivette Pérez Pérez, 2020). De esta forma es que el 

ekuaro requiere de la ayuda de la cruz como un símbolo que bajo todos sus componentes 

tiene presencia de manera positiva. 

El año para las personas que producen y viven con el ekuaro se establece a partir de 

las actividades agrícolas. Dentro de esta segmentación, el domingo de ramos es fundamental 

ya que trae consigo una herramienta que será útil en los tres componentes fundamentales del 

sistema: la persona, la casa y el cerro donde se establecen los ekuaros.   

A partir del sincretismo mesoamericano, se propone que “el pensamiento mítico 

dispone de restos y sobras de acontecimientos que proponen distintos universos” (Castillejos 

López & Santos Cervantes, 2018, p. 41). Es decir, no se puede separar el pasado prehispánico 

de la conquista y por ende, de los símbolos que en él se han llevado a las distintas actividades 

dentro de este tipo de sistemas tradicionales.  

Dentro de las actividades y las formas de pensamiento que tienen origen en un periodo 

prehispánico se comprende el sentido de la persistencia de algunos rituales que, aunque a lo 

largo del tiempo se hayan generado modificaciones en base a nuevos contextos y con ello, 

nuevos símbolos se prosiguen algunos rituales de suma importancia o se presentan nuevos 

con viejos símbolos.  

Dentro de cada cosmovisión “hay conformaciones de un mundo en extinción del que 

sólo sobreviven a algunas iconografías en forma de estelas, algunos pasajes en forma de 

memoria oral y algunos restos del ancestral cuerpo de creencias” (Castillejos López & Santos 

Cervantes, 2018, p. 44). Por lo cual tenemos actividades con símbolos religiosos, en este 

caso, las cruces del domingo de ramos.  



152 

 

La cruz aquí hay que tomarla en cuenta como un símbolo, dicho que viene a “asociarse 

a los humanos con intereses, propósitos, fines, medios, tanto si estos están explícitamente 

formulados como si han de inferirse a partir de la conducta observada” (Turner, 2013, p. 22). 

Ante estos casos, el objetivo específico es el cuidado del bienestar total del sistema, teniendo 

repercusión en la casa, el cerro y la persona.  

A partir del componente principal del sistema que se ve implicado de las siguientes formas 

en estos componentes:  

 

o La persona  

Dentro de cada una de las personas hay que cuidar el cuerpo y el alma como componentes 

fundamentales de la construcción de cada ser humano y ante situaciones tales como 

fenómenos meteorológicos como los rayos hay maneras de hacerlo mediente el símbolo de 

la cruz. 

 A continuación, los siguientes testimonios: 

“Después de que íbamos al domingo de ramos es que todos nos alistábamos, 

yo me acuerdo de que yo todavía me lo hice, unas crucitas en el sombrero de la palma 

que llevábamos o que ya estaba en la casa para que no nos cayeran los rayos a 

nosotros, ahí le poníamos cuatro crucitas; una enfrente, una atrás, y pues a los lados 

para que no nos fuera a caer uno ya que andábamos siempre en el campo. Siempre 

era bueno andar bendecido porque se contaban historias y pues así le hacía todavía yo 

y pues todos los de la época. Siempre veíamos a los señores así y pues también 

nosotros del tiempo” (Alfredo Ledezma, 87 años. Otates, Huanímaro. Gto).  

  

“Eso sí, en todas las casas se ponían también las palmas, algunas eran primero de 

adorno para la procesión de ese día, pero después siempre se dejaban algunas. Sobre 

todo, en las ventanas y en las puertas de las casas es que se tenían. Mi mamá ponía 

hasta en la puesta que daba al patio entre las macetas con sus plantas medicinales y 

hasta las de flores. Pero sí, en las casas siempre se veían y pues todavía se ponen. 

Algunos ya no las dejan, pero nosotros siempre las teníamos para que no fuera a llegar 

nada malo, o eso decían. Que era para que nada que fuera malo pudiera entrar. De 

hecho, ya que recuerdo no solo era la cruz del día del domingo santo, sino que también 



153 

 

era, pero siempre tener unas tijeras, pero siempre cuidando que fueran en forma de 

cruz para que ninguna mala persona ni las brujas pudieran pasar. Si alguien era malo 

o tenía una mala intención decían que ya con eso no podían pasar, esa la tenía mí 

mamá siempre adentro de la casa al lado de la puesta en la parte de arriba” (Miguel 

ángel Méndez Martínez, 52 años, Huanímaro, Gto). 

 

o En el cerro  

Entendiendo que esta extensión de la casa como parte del cerro donde se establecen los 

ekuaros es que se tienen cuidados que corresponden a la protección de la casa misma y la 

persona, a través de historias y recuerdos en distintas conversaciones y entrevistas es que se 

obtuvo este dato a partir del cual se liga esta relación fundamental del ekuaro al cerro. 

“Algo de lo que siempre me acuerdo de que hacíamos era que con las palmas benditas 

hacía mí papá cruces, así, chiquitas y luego que íbamos al ekuaro del varal se las 

cargaba y ahí las ponía en los mezquites. Eso me acuerdo haberlo visto en la mayoría 

de los ekuaros. Sí era algo que como que todos tenían el cuidado de hacer para que 

en el caso de los granizos sobre todo no le cayeran y pues acabara con todo”  

“De todas formas nos ponía unas chingas las granizadas, pero pues nosotros 

seguíamos poniéndole cruces a los mezquites para que al menos no fuera tan feo el 

daño”.  

“Eso sí, había una manera de ponerlas. Por lo general era en cada esquina del 

ekuaro o como en forma de cruz en toda la milpa sobre los mezquites. No se ponían 

en cualquier lugar”. (Miguel Ángel Méndez Martínez, 52 años. Huanímaro. Gto).  

 

El señor Hermilio Vargas recordó que también en su ekuaro aún ponen en los árboles o 

en algún lugar donde sea visible y un tanto alto una de estas cruces hechas con palmas para 

que se puedan cuidar y proteger de cosas malas sus ekuaros, aún ahora que él por problemas 

de salud ya no puede visitarlo sabe que sus hijos aún las ponen ahí. 

 

o En la casa (Habitación donde se guardaba grano).  

Dentro de la casa por lo general se ha encontrado un área o un espacio que se designa para 

guardar las herramientas del campo y los granos. Este fragmento de entrevista se habla en 



154 

 

esta zona particular de la casa que por lo general no está dentro en donde se duerme, sino que 

se tiene una habitación especial o algún corral para esta actividad. 

“Lo que sí no vi en muchos lugares, pero, vi que alguien lo hacía era un señor que ya 

ni me acuerdo de cómo se llamaba, pero a veces iba a trabajar con él y ya que estábamos en 

el cuarto que tenía para guardar la semilla, siempre como recargada en la pared tenía un maíz 

que le salía mucho a él y que pues cuidó reproducir. Era un maíz que salía con tres mazorcas 

y pues sí se veía en forma de cruz, porque le salía como la caña y aparte se caía a los lados 

otras dos donde iban las mazorcas. Nunca vi a alguien más así, pero es que a casi nadie le 

salí el maíz así. Y pues lo ponía como en forma de cruz también a cada lado del cuarto que 

para que le cuidara” (Miguel Ángel Méndez Martínez, 52 años. Huanímaro, Gto).   

 

o En la casa  

“Cuando se sentía o ya veíamos venir un granizal, porque eso se siente en el aire. 

Se comienza a sentir el aire de lluvia, pero con mucho frío y pues así es que se sabe que 

va a llegar el granizo. Nos mandaban a sacar rápido el tenamaztle del fogón para la calle. 

Ahí nos tenías a todos sacando nuestra piedra a la calle, todos los de la calle lo hacíamos 

para que no llegara la granizada al ekuaro y fuera a traer problemas de que partiera el 

maíz. Más miedo cuando ya le empezaba a salir la güerita .al maíz que fuera a caerle y 

pues por eso siempre mandaban a los más chiquillos para ir a sacarlo”. (Miguel Ángel 

Méndez Martínez. 52 años, Huanímaro. Gto). 

 

❖ El tenamaztle en el fogón 

Cada una de las actividades aquí mostradas son rituales a partir de los cuales se previene o 

afrontan los fenómenos meteorológicos que pueden poner en peligro a partir de su presencia 

a los componentes principales del sistema. En este caso, tratando durante toda la 

investigación al sistema de esta forma con el complejo K-C-P (Toledo M & Barrera Bassols, 

2009). A partir del cual se tendrá presente el sistema tradicional del ekuaro desde un 

compendio de prácticas constituidas alrededor del tiempo con conocimientos específicos a 

partir de la cercanía con el medio y conformando así una cosmovisión propia de la cultura 

p’urépecha.  



155 

 

 En el caso del tenamaztle o tenamascle es que se concibe la piedra base que forma 

parte del fogón. Antes, me ha contado mi papá, todo se hacía en el fogón y si bien la base de 

este eran los leños que juntaban del cerro y el fuego, de alguna forma el tenamaztle como él 

lo llama tenía la función de que si después de haber puesto una tapa de metal que servía de 

comal para hacer tortillas ponía luego su mamá una olla de agua o de alguna agua caliente 

como él llamaba al té es que se ponía a la mitad del fuego esta piedra redondeada que servía 

entonces aparte de como base de la olla, para que la lumbre no fuera demasiada, de alguna 

forma como para regular la intensidad del fuego. 

 Una vez que se sentía el aire de granizo, que se siente hasta los huesos un aire muy 

frío, algo inesperado, con nubes de color rojo de vez en cuando que también marcan que eso 

es lo que llegará. Las personas se apresuraban al menos en la calle donde vivía mi papá a 

poner un poco de arreglo.  

Para la casa no había mucho que hacer si llegaba el granizo, pero lo que se trataba de 

frenar, aunque fuera un poco es en el ekuaro, ya que una granizada puede romper las hojas, 

tirar el maíz, quemar la planta y provocar muchos problemas entonces. 

 

o Un caso similar a este es el de la reja del arado o de los arados de palo 

Baudelio dice que él recuerda que se ponía para proteger de los granizos en el ekuaro, se 

dejaban ahí. “también dejábamos un ala del arado o un fierro o una bolea vieja, de la yunta 

de los animales, una parte la dejaba uno en la milpa. Uno dejaba una parte del arado, una reja 

de arado o dejábamos hasta los arados de palo con todo y reja, según que eso protegía de una 

granizeada o desviaba el granizo según, era la creencia” (Baudelio Méndez Salazar, 65 años, 

Huanímaro, Gto). 

“Una vez le pregunte a mi papá, ‘apá y por qué no nos llevamos, vamos a quitarle las 

rejas a los arados, cómo vamos a dejarlos aquí, alomejor alguien se los lleva y él dijo ‘no 

hijo, es que protege de una granizeada’, y cuando granizeaba pues decía ‘ya vez hijo, si no 

hubiéramos dejado las rejas, mira por dónde paso el granizo’, se veía, se notaba” (Baudelio 

Méndez Salazar, 65 años, Huanímaro, Gto). 



156 

 

 Cada una de estas actividades está referida distintos fenómenos del clima, refieren a 

posibles peligros y sus interpretaciones a través de un sistema agrotradicioanl purépecha 

como es el caso del ekuaro, y también son fuente de cada proceso de capacidad humana en 

la que estos peligros y obstáculos pueden ser afrontados con las herramientas divinas 

adecuadas. 

 A través de cada una de estas actividades conjuntan la cosmovisión y su respectivo 

corpus por el que el ekuaro sigue a través de la memoria colectiva y de la práctica por algunas 

personas a través de la forma en que se perciben distintos fenómenos del clima y sus 

precauciones. 

 

REFLEXIONES 

El equilibrio en cada uno de los procesos del ekuaro es de suma importancia para la existencia 

de este sistema. Cada observación y sentimiento es un indicador de lo que está ocurriendo o 

lo que podría ocurrir. A lo largo de este capítulo se ha notado esto mismo sobre el 

entendimiento de que los elementos del ekuaro como lo son las semillas tienen una 

repercusión en la persona y así pasa con las nubes, los animales, las culebras de agua, los 

vientos y los eclipses. 

Se vive en la tierra a través de una composición del temporal y así es que la vida 

misma se ve partida por dos grandes secciones: la temporada de las aguas y la temporada de 

las secas. Generan de esta forma de exponerlo cómo es que la vida se ve involucrada de 

diferentes formas a través de estos grandes periodos de tiempo en los que hay prácticas, un 

corpus de conocimiento y una cosmovisión que se dirigen a cada una de estas temporadas. 

 La conexión con lo divino se enmarca en cada una de las actividades que en esta 

temporada se realiza puesto que se implica la persona a través de su compleja forma de existir 

en el mundo, es decir, desde el ser físico del que usa sus sentidos y de la persona espiritual 

que constantemente se ve en un mundo simbólico cargado de situaciones y elementos que 

tienen la función de llevar a las personas a un completo saber del mundo en el que se ven 

habitando con símbolos tan importantes como las cruces al igual que significando el agua a 

través de las emociones. 



157 

 

 Se existen los lugares a través de prácticas puestas en marcha desde generaciones 

atrás a las que a través del conocimiento de sus tierras han generado estructuras y estrategias 

no para oponerse a las condiciones que hay, si no para que haya una sana convivencia 

mientras no se irrumpa la naturaleza de los fenómenos, haciéndose un lugar pese a estas 

condiciones y sacándoles provecho. Por tanto, hay técnicas tan antiguas como actuales en el 

mismo espacio dependiendo de la continua y constante práctica entre generaciones que ha 

existido. 

 La relación entre seres es evidente y fundamental puesto que de estos depende mucho 

del pronóstico para la lluvia, es especial la conexión que se tiene puesto que hay como se ha 

explicado, varias formas en las que las personas reconocen estos comportamientos a través 

de los que tanto las nubes como los animales se comunican. Primero con las nubes se 

identifica cómo es que las que tienen información sobre las buenas o malas lluvias. En el 

caso de los animales hay varias maneras en las que esta identificación se realiza puesto que 

está el caso de las urracas, las cigarras y las conguitas se comunican entre ellas o en su caso 

piden a seres divinos de su ayuda por agua y las personas saben de estas peticiones. Por su 

parte están las que como los tarengos y las golondrinas avisan puntualmente y cada vez que 

se va acercando más el agua a las personas, las conguitas cuando logran gritar porque ya está 

a minutos el agua o por su parte, el detenimiento de las actividades en las hormigas para 

resguardarse en su hogar que logran identificar las personas. 

El siguiente capítulo mostrará cómo es que, a pesar de estar en el mismo sistema, las 

actividades que se llevan a cabo, el corpus de información que se necesita y la cosmovisión 

cambia de una particular forma ante la llegada de la temporada de las secas donde el paisaje 

cambia y con él, las personas. 

 

 

 

 

 



158 

 

CAPÍTULO 6 

ANTES DE LAS AGUAS. ÉPOCA DE SECAS 

• LA HISTORIA CON LA TIERRA DESPUÉS DE LAS AGUAS  

Ya es hora de ir a recoger la yerba del aito, las medicinales antes de 

que se seque todo, es hora de hacer los toros de maíz con la luna maciza para 

que no se pique, empiezan ahora sí a  resultar las mazorcas hechas con la mano 

del sembrador, las cañas con tres mazorcas que forman la cruz y santifican el 

cuarto donde se guarda el grano en arpillas, se desgrana en las oloteras y llegan 

las comidas: el pozole, los tamales, las gorditas, los uchepos, el atole blanco y 

entonces la hora del barbecho, de dejar respirar la tierra después de todo lo 

que pasó y antes de que comience de nuevo, toca entonces observar las 

estrellas, las plantas y a donde se hacen los animales para ver cómo y de donde 

nace el año (Méndez Escobar, Yessica Liliana. 18 de noviembre de 2024. 

Bitácora de trabajo de campo). 

A través de los capítulos anteriores se ha dado cuenta de la manera en la que se existe al 

ekuaro de distintas formas incluyendo la temporada por la que se espera tanto en las aguas, 

las formas en que los seres sobrenaturales coexisten con las personas en sus andares 

cruzándoselos de vez en cuando y la manera en que el cuerpo y el alma se ha sentido a lo 

largo del ciclo. La cuestión para este capítulo es similar, solo que en este se concentra en la 

parte del año donde la madurez ha llegado y las lluvias se han ido, con ella los cultivos son 

llevados a casa para ser consumidos, guardados o convertidos en nuevos alimentos a través 

de las manos de las mujeres que trascienden su sazón y sus remedios. Así es como la 

temporada de las secas llega al ekuaro para tener nuevos puntos de observación y más seres 

que ayudan a estos procesos en los que se construyen vínculos fuertes entre los humanos y 

lo que forma parte del contexto natural y simbólico del ekuaro. 

El objetivo de este capítulo es identificar las actividades agrícolas en el ekuaro en lo 

que abarcar la época de las secas con sus implicaciones en los distintos elementos del sistema 

desde el complejo K-C-P (kosmos, corpus y praxis) y cómo es que tienen interacciones unos 

con otros.  



159 

 

Esta temporada del año en la que las secas o la temporada antes de las aguas llega, 

es la más grande del año. Se extiende de finales de septiembre y octubre hasta marzo y abril 

que se comienzan con las labores de labranza en el ekuaro y en las milpas de temporal.  

 Antes de las aguas o después de las aguas es como se suele llamar localmente a esta 

temporada del año a partir del calendario. Si bien, se suele organizar el año en el municipio 

y en las comunidades en orden desde enero hasta diciembre. El temporal también ordena el 

tiempo, por lo que se separan estas temporadas de secas y lluvias. Pero se suele decir de enero 

hasta abril que es antes de las aguas ya que el año ha comenzado y en este inicio el 1 de 

enero hay algunos pronósticos que dan ciertas pautas al ciclo agrícola. La temporada después 

de las aguas se dice al periodo de finales de septiembre y octubre hasta diciembre que es 

cuando se van alejado las lluvias, aunque generalmente si no han llegado las lluvias o si y ya 

se han ido también se comprende generalmente como antes de las aguas. 

 A continuación, una representación gráfica de lo que se comprende por la temporada 

de secas o antes de las aguas. Con los círculos en azul se señalan los meses en los que se 

concibe esta temporada con las actividades de labranza que enmarcan a estos meses y en 

amarillo se señalan los meses en los que se presenta la temporada de lluvias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



160 

 

Figura 48 

Esquema de las actividades agrícolas correspondientes a cada mes del año en el ekuaro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Representación gráfica de las actividades anuales del ekuaro a partir de sus épocas. Fuente: Méndez 

Escobar, Yessica Liliana. Realizado: 28 de febrero de 2024. 

 

❖ La llegada de la madurez del ekuaro 

Dependiendo de cada una de las actividades que se deban realizar, observar o planear se 

genera una forma de llevar el día diferente. En esta temporada en particular las actividades 

son variadas y conforme pasan las fechas también se generan de maneras muy diversas para 

la casa y en torno a la persona. 

 Antes de comenzar a identificar las actividades que son llevadas a cabo en este 

periodo. Se muestra a continuación una tabla que contiene el orden por tiempo de lo que se 

realiza en el trabajo desde los cultivos y su cosecha como parte de las prácticas de este 

sistema. 

 

 



161 

 

 

Figura 49 

Tabla de actividades que se realizan a partir de las cosechas para el ekuaro en la época de secas. 

ORDEN DE ACTIVIDADES DE LABRANZA EN EL EKUARO PARA LA 
ÉPOCA DE SECAS 

Temporalidad Actividad Descripción de la actividad 

Finales de octubre Tumbar Se corta la caña del maíz de 

la tierra y se queda en 

pequeños montones en el 

suelo hasta secarse por 

completo 

Noviembre Hacer gavillas en forma de 

toros o montones 

Después de un mes ya 

cortadas las cañas de maíz se 

reúnen grandes para 

mantenerlo en toros o en la 

tierra  

Noviembre – diciembre Piscar Se separa la mazorca de la 

caña 

Enero Desgranar Se separa el grano de las 

mazorcas 

Febrero Barbecho Se mueve la tierra con el 

tiro, tractor o las mulas 

Marzo – abril  Acomodo Se comienza a prever lo que 

hace falta como: levantar 

cercas de piedra, limpiar la 

tierra y dejarla lista para el 

nuevo ciclo  
Nota. La tabla muestra la forma en la que llaman a las distintas actividades del campo que son llevadas a cabo 

en el periodo más grande de la temporada que es el de secas. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. 

Realizado: 12 de octubre de 2024. 



162 

 

 La levantada al ekuaro es a la misma hora que en las aguas, siempre temprano, a eso 

de las 5:00am ya se estaba yendo a trabajar. Algo muy particular de esta temporada es la luna, 

ya que suele verse más o al menos la volteamos a ver más y por lo mismo suele ser como una 

gran lampara que guía a través de los caminos y veredas a esas horas de la madrugada, al 

menos era así hasta hace algunos 10 años para mi familia que aún recuerda. Ahora puede ser 

un poco más tarde que antes que se tenían que ir en burro. Mi papá suele irse a eso de las 

6:00am o 7:00am ya por tarde, se van con mis tíos para estas actividades que son algo 

pesadas, no es como cuando se va a dezquelitar14 a quitar malezas en tiempo de lluvias, que 

puede ir alguien solo, aunque tampoco se acostumbra del todo, por las tardes a quitar algunas 

partes tratando de mantener todo limpio. En estos casos donde las cosechas ya se van dando 

es que hay que ir entre más personas para poder terminar bien el trabajo.  

 La forma en que las mujeres hemos llegado a esta temporada en cuanto a actividades 

referidas al trabajo con la tierra en el ekuaro, llevando la comida, como a las 9:00 de la 

mañana comenzamos a ir a llevarles el almuerzo. Aunque en algunas ocasiones también pasa 

que las mujeres de la familia ayudan en la pisca o el desgrane que son las actividades que no 

son consideradas tan pesadas, pero no suele ser tan común. En el caso del trabajo en el ekuaro 

es mucho más aceptable socialmente que puedan trabajarlo hombres y que las mujeres tengan 

alguna intervención ya que es parte del huerto familiar, aunque no siempre se hace esto, es 

un espacio en el que se puede figurar el trabajo de hombres, mujeres, niños y niñas. 

 

 

 

 

 

 

Figura 50 

 
14 Aunque de igual forma se suele o solía ir en familia o tener algún “peón” que pudiera ayudar para 
terminar estas labores lo más rápido posible. 



163 

 

La sega en el ekuaro. 

 

Nota. La actividad de la sega en el ekuaro requiere de varias personas ayudando puesto que es mucho el trabajo 

necesario para cortar todo el maíz que se generó durante la época de las aguas. Fuente: Méndez Escobar, Yessica 

Liliana. Tomada: 22 de noviembre de 2022. 

 

 Si bien se concibe la idea de que el ekuaro contemplado como un sistema 

agrotradicional o expuesto por Franco Gaona et al (2016) como un sistema etnoagroforestal 

(Franco Gaona et al., 2016) o nombrado por Moreno Calles (2013) uno de los sistemas 

agroforestales tradicionales existentes en México (Moreno Calles & Toledo. M, 2013) de 

autoconsumo. Cabe aclarar que, ni en tiempos de mis abuelos ni en el presente alguien solo 

se dedica al ekuaro, aunque definitivamente es de autoconsumo y familiar. Esta temporada 

de secas es una en la que es más notorio que se existe en distintas actividades, ya que no se 

va tan de seguido como se requiere en las lluvias. Mis abuelos también eran panaderos o 

ayudantes de panaderos, uno de ellos, mi abuelo paterno era repartidor de pan en las 

comunidades de La Tinaja y Los Otates, iba en el burro a repartir y mi abuelo materno 

ayudaba en Huanímaro también, aunque él sí se dedicaba más a ir a sus ekuaros y a cuidar a 

sus animales en el cerro como a sus chivas mientras que sus hijos trabajaban en algunas 



164 

 

tierras más, en la plomería o en la construcción para tener ingresos de dinero, incluso las 

mujeres para tener dinero vendían queso, leche, huevos, costuras y bordados. 

 Aunque se consideran más a algunas producciones como la del maíz, el frijol o la 

calabaza que otras, en realidad toda forma de vida se ve beneficiada, tiene sentido y 

representación en el ekuaro. De acuerdo con Toledo y Barrera-Bassols (2021): “Los ciclos 

del maíz y de la milpa centran la vida de todas las entidades anímicas existentes del territorio 

(humanos, plantas, animales, rocas, cerros, laderas, nubes, rayos y tormentas) al darles 

sentido identitario o de territorialidad” (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021, p. 157).  Por lo 

cual todo elemento perteneciente a la vida en el ekuaro tiene una función más allá de ella de 

una forma individual, pues se generan correlaciones que aportan a la vida de los otros. 

 El ekuaro siempre ha tenido más una función de autoconsumo de la casa que está 

formada por las personas de la familia y los seres vivos que en ella se alojan. Es por ello por 

lo que se genera a través del trabajo y la cosecha un ciclo. Por ejemplo, los desechos de los 

animales de los corrales o el estiércol funcionan como fertilizante al ekuaro como la tierra de 

labranza, la pastura cortada en esta temporada del año a su vez funciona como alimento para 

estos animales ya que se va teniendo de poco a poco las cañas del maíz en casa y así es que 

se va convirtiendo en su alimento y después también lo será parte del grano destinado para 

ellos. Así que los distintos elementos y procesos que tiene el sistema generan un ciclo en el 

que se van alimentando unos con otros. 

  

o El paisaje de las secas 

El camino ya para estas fechas de septiembre comienza a tener cambios muy drásticos. Los 

verdes paisajes comienzan a estar sazones como se le dice a lo que ya está maduro, es decir, 

ya no hay nada que falte por seguir creciendo, no hay casi hojas pequeñas ni botones de flores 

que aún no hayan dejado salir sus colores. Claro que va dependiendo de las cosas que se van 

cosechando, pero para este tiempo es que se aproxima la madurez de casi todo lo que se 

consume dentro del ekuaro. Todo ya ha generado y dado sus frutos en el mejor estado posible 

en sus tiempos y es la época en la que hay más frutos, flores, maíz, frijol, calabaza, aunque 

muchas otras plantas ya se han ido, los quelites colorados, las verdolagas, las flores de 



165 

 

calabaza y algunos más que son los que tardan en surgir, las jarrillas, los chicuípos y los 

jocoyoles15, aunque a lo largo de todos estos meses se irán dando gracias a las aguas que 

llegaron. 

 Cada una de estas especies que se consideran como silvestres o localmente como del 

cerro, también se propagan al ekuaro solo que se tratan como maleza como el caso de los 

quelites colorados. Estas son de gran utilidad para diversos fines dependiendo de las 

características que estas tengan y sean usadas por las personas. Calderón y Rzedowski (2004) 

consideran que estas llamadas malas hierbas o malezas en realidad no lo son ya que dicho 

por ellos “una buena proporción de estas especies vegetales son elementos de utilidad, bien 

por su condición de forrajeras, melíferas o alimenticias, por sus propiedades medicinales o 

de ornato y por la protección que ofrecen para evitar el desgaste acelerado del suelo” 

(Calderón de Rzedowski et al., 2004, p. 15). Por lo que en el caso en el ekuaro depende de 

verlas como malezas o como hierbas por el lugar en donde se localizan, si están en el espacio 

del ekuaro de labranza se considera como malas. 

 Cada uno de los cultivos que constituyen el ekuaro tienen sus tiempos de maduración, 

aunque para finales o mediados de septiembre se considera la época optima de varios de los 

cultivos en torno a los que gira el ekuaro. En la siguiente tabla se muestran estas 

aproximaciones de tiempo: 

Figura 51 

Tabla de tiempos de los distintos cultivos del ekuaro para alcanzar sus distintas etapas y maduraciones. 

TIEMPOS DE MADURACIÓN DE LOS CULTIVOS PRINCIPALES DEL 

EKUARO 

Cultivo Tiempo de maduración 

Maíz 6 meses para la cosecha 

 3-4 meses para tener elotes 

Calabaza 5 meses para la cosecha  

 

15 Las jarrillas, chicuípos y jocoyoles son plantas comestibles para las personas del ekuaro que están 
repartidas en el entorno del ekuaro y que no son cultivables sino silvestres, mayormente los dos 
primeros se encuentran entre el cerro y son una especie de frutos y el último es una raíz de tréboles 
especiales por su gran tamaño. 



166 

 

 6 meses para sacar la semilla 

Frijol 3 meses para la cosecha (frijol de mata) 

 5 meses para la cosecha (frijol volador) 
Nota. En la tabla se muestran los tres cultivos más importantes del ekuaro y con ellos se genera una forma en 

la que se establecen tiempos para tener actividades de maduración con cada uno. Fuente: Méndez Escobar, 

Yessica Liliana. Realizada: 26 de octubre de 2024. 

 

 Dentro de estas maduraciones hay algunas especificaciones, ya que dentro del ekuaro 

como un espacio que se mantuvo o se ha mantenido (dependiendo de cada caso) con semillas 

nativas o comúnmente conocidas como criollas es que se dan algunas características 

particulares por quienes las conocieron y siembran16. En el caso del maíz criollo, se reconoce 

usar una semilla que es bastante grande de color blanco yendo hacia el amarillo y que tiene 

la particularidad de ser precoz. Esto también pasa con las semillas del frijol y la calabaza en 

sus variedades locales nativas. Se procuraba tener semillas precoces, es decir, que ante las 

pocas lluvias o la poca agua lograran salir al ser de temporal y esto les funciona. 

 En este caso de variedades la siguiente tabla muestra estas distintas semillas que se 

tenían y algunas que aún se conservan como parte del ekuaro. 

Figura 52 

Tabla de variedades de semilla nativa del ekuaro de frijol y calabaza.  

VARIEDAD DE SEMILLAS DE FRIJOL Y CABALAZA NATIVAS DEL EKUARO 

Cultivo Variedad (nombre) Características 

Frijol Apetito Es de media guía (color entre beige a 

rosa) 

 Morado Es de guía o volador (color morado) 

 Rosa de castilla Es de media guía (color rosa) 

 
16 Dependiendo de cada caso aún se tiene o no este tipo de semilla, en los casos en que no se mantiene se ha 
introducido la hibrida o en algunos casos más se ha cambiado el cultivo, mayormente por la plantación del 
agave. 



167 

 

 Flor de junio Es de media guía (color amarillo) 

 Flor de mayo Es de media guía (Color rosa hacia 

morado) 

 Ojo de liebre De guía o volador (color blanco) 

 Cocochas De guía o volador (una semilla muy 

grande de distintos colores entre café 

y manchas negras) 

 Pinto (japones) De mata (color amarillo) 

 Higuerillo De mata (color café con manchas más 

oscuras) 

Calabaza De árbol Calabazas pequeñas para comer 

tiernas 

 Sopoma Muy grande, con el tupo muy notorio 

y de las semillas más grandes entre las 

variedades 

 India Muy dura de casco y semillas muy 

pequeñas 

 De castilla 

 

La más comestible o elegida para 

dulces por tener más pulpa y las 

semillas más pequeñas que la sopoma, 

pero más grandes que la india 

Nota. La tabla muestra las formas y características de distintas variedades de semillas que eran usadas y se 

recuerda o que aún siguen en uso dependiendo de las personas. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. 

Realizada: 29 de octubre de 2024. 

 

 Para entender las características del frijol que es el de más variedad, hay que 

separarlos en dos grandes grupos. El frijol de mata y el de guía. El frijol de mata se conoce 



168 

 

así porque una vez que crece es como un pequeño arbusto, no se extiende o arrastra hasta 

otros cultivos, sino que es una mata que se queda así en el suelo. Por su parte el de guía se 

enreda en el maíz mientras va creciendo y va dejando sus vainas en lo largo de la caña del 

maíz hasta legar a la espiga y por ello es por lo que también se le dice volador. Por su parte 

el de media guía se considera así porque si bien se extiende por la planta del maíz y se va 

enredando en la caña, solo llega a la mitad de esta. 

 Cabe aclarar que de variedades de maíz no se presentan porque se reconoce solo la 

semilla llamada criolla que se mencionó antes y la cual se ha ido mejorando con las 

generaciones ya que se usaban las que salían más grandes y buenas, pero solo hay un tipo de 

semilla criolla de maíz con sus variedades. 

 Antes de comenzar con los siguientes apartados de este capítulo hay una aclaración y 

es que, si bien hay grandes actividades en esta temporada del año referida al sistema del 

ekuaro, hay menos actividad en él refiriendo al trabajo en la tierra. Se va menos a esta zona 

de cultivo, sin embargo, pasa algo muy especial para este momento del año, nos vemos más, 

más en el interior, hay más actividades referidas precisamente a repensarnos, a reflexionarnos 

y posicionarnos de distintas formas, a convivir con y desde el ekuaro de una forma muy 

particular en la constitución de la persona y la casa, aunque el cerro también se transita y se 

tienen actividades en él. 

 Así es que los siguientes apartados dan cuenta de estas diversas actividades que 

contemplan la composición del agrosistema tradicional desde diversas formas, espacios y 

tiempos referidos al contexto biocultural en el que se expande el ekuaro en Huanímaro 

mediante la persona, la casa y el cerro.  

        

o La luna maciza  

Tal parece que la luna abre un espacio de tiempo en el que mientras va creciendo mantiene 

fuerte y listas las maderas, las cañas y lo que requiere ser cortado. Desde este momento de 

corte se comienza a caminar por un tiempo distinto, donde las enfermedades, los animales, 

nada puede hacerles daño, así es como viven a través de historias imponentes en donde se 

cuenta, estas maderas y cañas duran por siempre. 



169 

 

Observar el cielo mientras se vuelve más oscura la noche es una actividad que no se puede 

dejar de largo. Y funciona sobre todo en esta época en la que se corta el maíz, aunque también 

funciona para mantener el buen cuidado de cada una de las distintas actividades que se 

necesitan. 

La luna maciza es la que se busca, representa particulares movimientos y fases lunares 

en las que se considera el tiempo ideal para cortar o no el maíz ya una vez que se necesita 

segar (cortar el maíz de la tierra). Esto se considera muy importante ya que si no se hace bajo 

estas fases lunares se tendrá la mala suerte de que se apolille el maíz.  

Cuando me presente ante las personas que viven el ekuaro, de lo primero que solían 

recordar sobre todo los campesinos que habían tenido sus ekuaros era sobre la luna maciza. 

Y es que es algo que recuerdan se tenía que hacer para poder conseguir cosechas sanas, 

bancos seguros, herramientas y materiales que duran hasta hoy en día como un recuerdo de 

lo que era verdad sobre sus pensamientos trascendiendo ante las personas.  

Mientras el trabajo tomó forma en campo, las maderas cortadas con la luna maciza 

surgieron. Alguna vez surgió en la mitad del camino, el 25 de abril de 2023 la vi, estaba en 

la calle donde está la casa de mi abuelo paterno. Tuve que esperar en una esquina que pasara 

un coche y entonces quedé frente a una casa de adobe, o lo que queda de sus paredes que 

ahora están llenas de hoyos y plantas creciendo de ella. Lo que llamó mi atención fue una 

pequeña ventana que ahí había. No había puerta ni rastro de donde estaba, solo se mantuvo 

la ventana que estaba sostenida por una madera en forma de un tronco, fuerte y como si el 

tiempo no hubiera pasado. Entendí entonces las historias sobre estas maderas, con ello 

también comprendí lo mucho que duran las mazorcas sanas con una buena luna. 

 La luna maciza en realidad no es solo una fase lunar, sino que son las lunas que surgen 

después de 5 días que ha nacido, es decir, 5 días después de que ha sido luna nueva y a partir 

de esto hasta que llega la luna llena se puede segar seguramente, aparte se le unen un par de 

días más en lo que se considera localmente “la luna esta enlagua”, es decir es un periodo 

corto de días en que la luna no se ve por ninguna parte y por tanto esta “en el agua”. Después 



170 

 

de estos días no se puede o, mejor dicho, no se debe segar más hasta que vuelva a nacer la 

luna ya que se puede apolillar el maíz17 y puede picarse la madera. 

 A través del análisis por Iwaniszewski (2001) es que se considera sobre este periodo 

donde localmente se dice que la luna esta “enlagua” y por tanto no es visible por ninguna 

parte que “el periodo de invisibilidad lunar dura por lo general entre 2 y 3 

días”(Iwaniszewski, 2001, p. 94). Es así como este periodo de tiempo contiene a esta fase 

lunar que se convierte en un punto clave para tener la mayor cantidad de días donde se puede 

cosechar sin riesgos futuros. 

En este mismo trabajo de investigación Iwaniszewski (2001) enmarca distintas etapas 

o fases de la luna en la que para los agricultores es muy importante tener en cuenta las 

cosechas y resulta similar a la manera en que es llevado a cabo en el ekuaro. Enmarca el 

periodo desde “la luna creciente, desde su primera visibilidad en el cielo en el oeste hasta la 

luna llena, también el periodo de la luna llena, que puede abarcar unos nilunio, la fase de la 

luna menguante, hasta el momento de su desaparición en el cielo matutino en el oriente. días 

antes y después” (Iwaniszewski, 2001, p. 100). La importancia en la luna para los sistemas 

que basan su existir en la agricultura tiene un sentido y un objetivo fundamental para poder 

realizar actividades de la magnitud de poder cortar cosechas, cortar leña que será usada en 

momentos y lugares que necesita sea duradera, o en cuestiones tan cotidianas como cortarse 

el cabello para que las puntas no se abran. 

 Dicho antes, el maíz no es lo único en lo que se debe tener cuidado para que no “se 

apolille” o se abra. En el caso de la hechura de herramientas como los azadones u otras que 

se pueden utilizar con madera, el dintel de las casas que funcionaba como estructura para 

puertas y ventanas, las vigas de madera que iban en los techos, etc., se debe tener este mismo 

cuidado con la luna para asegurar que duren por muchos años. 

 

 

17 Lo que se refiere a que se “apolilla” el maíz es que cuando esté trabajándose después de piscarlo no va a 
durar mucho tiempo sano ya que llegaran las polillas a comerlo y lo dejaran lleno de hoyos y, por lo tanto, ya 
no servirá para nada. 

 



171 

 

 

Figura 53 

La luna sazona o madura. 

  

 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

Nota. Se muestran los pasos que constituyen la luna maciza. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. 

Realizado: 20 de abril de 2025. 

 

Es de esta forma en la que a través de la observación pendiente y atenta a las fases lunares la 

forma en que se puede saber y tener la certeza de que las actividades que se realizan van a 

resultar beneficiadas también por el poder de la luna sobre estos.  

A través de los cambios en el clima es que nuevas observaciones van apoderándose 

de la lógica que en ese tiempo particular y es así como se existe con esta temporada después 

de que las lluvias se han ido y por tanto una nueva parte del ciclo se comienza. En donde se 

necesita de actividades que corten raíces de la tierra y donde se persigue la actividad de la 

luna para ser acompañados por ella.  

En el siguiente apartado se puntualiza con mayor profundidad en las actividades con 

respecto al término de la labranza, es decir, el trabajo llevado a cabo del ekuaro desde la tierra 



172 

 

y cómo es que este sigue, pero trasladándose a la casa y cómo es que se ve significado de 

maneras muy particulares.  

 

• EL ADIÓS DE LA LLUVIA EN EL EKUARO  

Las aguas ya han llenado los bordos, las presas como les 

llamamos, han hecho correr el agua entre las piedras de las lomas, han 

hecho crecer las flores que usaremos para crear coronas y crecen frutos 

que sirven como frescura en los caminos en los que vamos a convivir 

(Méndez Escobar, Yessica Liliana. 20 de noviembre de 2024. Bitácora 

de trabajo de campo). 

El objetivo de este apartado es establecer las prácticas del ekuaro referido al trabajo en la 

tierra y cómo es que este cambia a lo largo de esta temporada no desapareciendo, si no 

ocupando nuevos lugares que atraviesan la casa y a la implicación de la persona en esta desde 

su complejo mundo físico y simbólico. 

Para la comprensión de este apartado se tomarán las fechas aproximadas de finales de 

octubre hasta febrero. Lo que se aproxima son las actividades en el campo que se realizan 

desde: tumbar la caña del maíz de la tierra, hacer los toros o los montones, la pisca y el 

desgrane del maíz ya una vez llevado a casa en ese orden. En este caso serán las actividades 

que refieren a del trabajo en el campo, las prácticas que se va trasladando hasta la casa y que 

se siguen en esta a partir de las cosechas. 

 

❖ Toros, montones de maíz y la mano del sembrador 

Se alzan sobre los ekuaros y las milpas ya una vez que se ha llegado la hora en que las 

mazorcas están listas para cortar raíz y entonces ponerlas juntas, hacer que se noten y den 

fuerza unas a otras mientras seguimos en el surco. 

Ya que se han acabado las lluvias se procede a cortar la planta del maíz, se puede 

empezar a segar del suelo para seguir con el ciclo y poder luego usar ese maíz ya maduro, es 

decir ya hecho mazorca. Esto se ve por la maduración de la planta y es que primero sale el 



173 

 

jilote (el cabello del maíz), luego se va formando de poco a poco los granos el elote y se van 

haciendo más grandes y fuertes, hasta que llega el punto en el que ya se considera que es una 

mazorca, ya está listo para ser separado de la tierra. Aún con eso se deja en la planta del maíz 

un momento más en grupos pequeños de cañas juntas que se llaman gavillas, para que se 

seque por completo la caña. Al final se vuelve ya que está bien seco y listo para piscarlo 

(separar la mazorca de la caña). 

Figura 54 

Las gavillas del ekuaro. 

  

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Después de segar lo que se hacen son gavillas, los montones pequeños de cañas que se alcanzan a observar 

para que termine de secarse la mazorca. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 26 de octubre de 

2024. 

Hay varias cosas que se deben reconocer a través del conocimiento adquirido desde 

este sistema para poder decidir cuándo cortar la caña del maíz. Sobre todo, por la observación 

ya que no se debe abrir la mazorca, de ser así entonces se pudre. Se sabe que ya es tiempo de 

cortar la caña del suelo porque se conoce la caña cuando está seca, cuando las hojas aún 

anuncian con un poco de verde que no esta lista y cuando las hojas que protegen la mazorca 

aún no están del todo secas, incluso sin ver mucho he notado como quienes se dedican al 

ekuaro simplemente saben que aún no es tiempo, es una habilidad y de una forma una manera 

en la que se establece una conexión especial con estos ciclos viéndolos pasar de unos a otros. 



174 

 

 Desde estas observaciones que van más allá de la visión es que se compromete la 

persona desde su relación con del espacio de labranza y lo que en él se existe. Crespo Oviedo 

(2021) refiere a este hecho desde la milpa tradicional de la siguiente forma “hacer milpa más 

que una manera de cultivar es una forma de vida que se sustenta en nuestra cosmovisión y 

espiritualidad, es decir, el maíz y la milpa son los actores centrales de nuestra memoria 

biocultural” (Crespo Oviedo, 2021, p. 293). Ante el ekuaro como una forma tradicional de 

sembrar a diversa flora es que se forman conexiones en las que se sabe cómo es que se está 

y se sienten los otros seres desde sus maneras de comunicárselo a las personas. 

 Esta habilidad es una de muchas que vienen desde lo que es a mi parecer es “un 

sentir”. Estos sentires se extienden en todo el sistema y salen de una conversación un tanto 

usual como la siguiente que he tenido en más de una ocasión y con más de una persona: “ya 

es tiempo” seguido de la pregunta de alguien que como yo que no sabe “¿por qué lo dices?” 

dicho entonces un “ya verás”, un “ah, confía”, a veces un “porque ya es tiempo”, o un “porque 

esto es así”. Parece ser una forma de confianza lanzada al aire, seguramente seguida por un 

acierto de un acto que nunca fue al azar acompañado por buenos presagios sobre la cosecha 

y sobre la actividad de en este caso, ir a segar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



175 

 

Figura 55 

La hora de hacer los montones. 

 

Nota. En la imagen se muestra la forma en que después de que las gavillas estuvieran un tiempo en el suelo se 

proceden a realizar grandes montones de cañas que llaman montones. 

Ya que se debe hacer la segada, hay varias formas en que se hacen estas separaciones 

del maíz. Se pueden hacer los toros, que son poner las cañas del maíz con la mazorca parados 

e ir formando algo así como un tronco de estás de tal forma en que todas queden de forma 

horizontal y por tanto estando unas contra otras y así es que van tomando fuerza y se quedan 

hasta unos dos o tres meses más. 

 Otra forma en que las personas suelen poner el maíz una vez que se ha cortado es en 

montones o gavillas. Esto es que de igual forma estén juntas las cañas solo que de puestas de 

forma vertical, sobre el suelo y así ir haciendo algunos montones. En mí familia se hacen de 

las dos formas, aunque últimamente desde 2020 que murió mi abuelo solo se han hecho 

gavillas. 

 Cabe aclarar que las gavillas son un poco más fáciles de hacer ya que solo se tiran las 

cañas en el suelo haciendo un montón y los toros son un poco más complejos porque se tienen 

que ir abrazando las cañas una a una hasta que por ellas mismas tengan la suficiente 

estabilidad para poder soltarlas, aunque para reforzar este agarre se puede usar algún tipo de 

hilo. 



176 

 

A través de un sistema agrotradicional como lo es el ekuaro es que la información sobre 

estas técnicas en las que se contemplan formas específicas en las que se ve implicado el 

cuerpo se van transmitiendo a través de la práctica y del paso de estas entre generaciones. 

Desde este punto de vista coincido con lo que Franco Gaona et al (2016) señala a través de 

la tradición ya que  “la esencia del término tradicional se encuentra en la forma en que se 

transfieren los conocimientos, de una generación a otra de manera verbal e informal y a través 

de intercambios individuales, vecinales y comerciales” (Franco Gaona et al., 2016, p. 3361). 

Por lo que se generan estas formas, en este caso de hacer los toros desde el hacer de un grupo 

que en el mayor de los casos es la familia, aunque también se enseña con los vecinos, pero 

por sobre todo es una de las muchas prácticas que se vuelven un aprendizaje colectivo. 

Así es que dependiendo de cómo es que la mazorca se vaya formando llega esta actividad 

y si bien no se establecen fechas fijas por esta misma razón sí se considera que se debe hacer 

entre finales de septiembre e inicios de octubre. 

 

o Montones de maíz 

 Una de las cosas que más me sorprende siempre es la capacidad de todos por hacerlos. 

Es decir, la caña del maíz hay veces que puede superar los dos metros de alto, es dura y no 

es muy ligera. Y todos saben cortarlas, o aprender rápido para irlas llevando de poco a poco 

a los montones o a los toros. Mi papá lo llegó a hacer desde los 9 años que lo llevaban a 

ayudar y trabajar a otras milpas y ekuaros.  

Se aprende a sostener desde la niñez, desde esta etapa es que se sabe cómo ir llevando el 

corte entre los surcos de las cañas con la mazorca dejando la raíz del maíz en el suelo aún, 

sin tropezar o haciéndolo y sin dejar caer se llevan hasta la mitad del ekuaro, o donde se ha 

decidido hacer la pila18, se busca el equilibrio para que no se caiga, así es que se mantienen 

a lo largo de los meses que aún les falta por estar ahí hasta que los lleguen a piscar. 

 
18 Una forma semicircular hecha con piedras que es alta y en el centro está vacía, donde se guardan las cañas o 
algunos cultivos si estos son muchos para que no se los lleve nadie o no se los coman los animales de pastoreo 
que pudieran pasar por ahí. 



177 

 

 Uno de los fenómenos en los que hay que tener cuidado es el viento. Las personas 

que viven en el ekuaro nunca dejan de sentirlo. Y este en las estructuras tanto de los toros 

como de las gavillas del maíz son muy importantes. En esta ocasión se siente su dirección. 

Para hacer toros y gavillas con una forma de ordenar el maíz que ya está en las condiciones 

de mazorca, es importante que no se caigan en el caso de los toros y en el caso de las gavillas 

que no se rieguen por todo el campo. En el caso de las gavillas se ponen algunas cañas 

paradas para que sostenga toda la estructura de cañas. En los toros, se trata de poner en la 

misma dirección del viento ya que si estuviera en contra los tiraría, también para que esto no 

ocurra se suele tener algunos toros sostenidos en algunos de los mezquites que hay dentro 

del ekuaro.  

 En cada uno de los movimientos y prácticas algo que se debe tener en cuenta es una 

escucha de lo que los distintos seres comunican ya que todo lo que se establece con vida en 

el ekuaro tiene una lógica y función, ante ello se debe mantener la conexión para que las 

acciones se lleven al equilibrio. Desde esta perspectiva es que como lo establecen Toledo y 

Barrera Bassols (2021) desde la composición de la milpa en Mesoamérica, se trata como 

“regiones con mosaicos de paisaje, territorios donde prevalece un cierto equilibrio entre lo 

humano y lo natural” (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021, p. 154). Así es como se busca 

una forma en la que todo pueda funcionar y se mantenga con vida o en otros casos, no sea 

arrebatada. En el caso de los toros y montones, de no poder reconocer la fuerza y dirección 

del viento traería como problemas el fallo en el equilibrio volviendo a los toros en lo que 

localmente se conoce como guajolotas19. 

 

 

 

 

 

 
19 Se le llama así cuando un toro por la falta de equilibrio se “abre” haciendo que se vayan de lado algunas de 
las cañas que lo sostienen y haciendo la forma de la cola de un guajolote. Se dice a forma de burla a quienes 
no saben llegar o mantener este equilibrio. 



178 

 

Figura 57 

Los montones terminados sobre el ekuaro. 

 

Nota. Ya una vez se terminan las gavillas se dejan en filas los montones listos para reposar y luego ser piscadas 

sus mazorcas. Fuente: Méndez Escobar, Miguel Ángel. Tomada: 27 de noviembre de 2022. 

 

 Desde el mundo simbólico del que se compone el ekuaro, a través de estas actividades 

se generan conocimientos desde los que se significan las cosechas de diferentes maneras, lo 

que localmente se define como la mano del sembrador es una de estas particularidades en las 

que las personas perciben su suerte a través de la planta del maíz y de la cual en el siguiente 

subapartado se da más detalle. 

 

❖ La mano del sembrador 

Se puede encontrar la mano del sembrador entre los elotes y mazorcas que hacen ver las 

suertes y los dones que tiene la persona que ha puesto la semilla en la tierra, su buena mano 

como se le dice. No cualquiera tiene la aptitud de sacar estas cosechas y con ello se reafirma 

su conexión con la tierra. 



179 

 

Como una de las varias señales que da el sistema del ekuaro con sus componentes y 

significados, como una forma de denotar dones esta como una de ellas la mano del 

sembrador.  

La mano del sembrador es una forma que pueden tener algunas mazorcas, esta se puede 

interpretar como una malformación o una anomalía desde las ciencias naturales llamada 

puntas secas. Esta manera de llamarles no es propia del ekuaro. Bajo él, la forma que tiene 

la mazorca es vista como de buena suerte. Desde su estructura, se suele ver a manera de varias 

puntas que pueden variar desde dos a cinco y es así como se toma como la mano del 

sembrador. 

Figura 58 

La mano del sembrador. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Elote con dos dedos (dos puntas), formando la mano del sembrador. Fuente: Méndez Escobar, Yessica 

Liliana. Tomada: 13 de septiembre de 2024. 

 

 



180 

 

El significado local de esta particular forma de presentarse el maíz señala que quien 

sembró tiene buena mano y ante ello es que la semilla ha decidido reproducir esta conexión 

del hombre y la tierra a través de la transmisión del maíz. Se considera que la persona 

contiene un don en el que se tiene una conexión especial con el entorno del sembradío. 

Esta manifestación del don de la persona que ha sembrado estas mazorcas no es la única 

señal que se da en el ekuaro para saber que las cosechas traen buena suerte, a continuación, 

en el siguiente subapartado se señala la forma en que la cruz sigue presente como un símbolo 

que incluso cuando se está finalizando la cosecha surge a manera de protección y cuidado del 

ekuaro a partir del grano. 

 

❖ Las cosechas y la cruz en la caña 

Después de algunos meses en los que los toros se han mantenido de pie o los montones siguen 

acomodados entre los surcos del ekuaro, llega la hora en que se comienza a separar de la caña 

a la mazorca.  

La hora de la pisca, para ello por lo general he visto cómo van en grandes grupos de 

personas de la familia a piscar para terminar pronto. Lo que se lleva a cabo entonces es que 

con un piscador que es como un triángulo de metal con un aro de cuero en medio en el que 

se mete uno de los dedos de la mano, ya puesto con la punta del triángulo se van quitando 

todas las mazorcas separándolas de la caña.  

La forma de llevar a cabo esta tarea donde se obtiene y separa la caña del maíz de la 

mazorca es que se va haciendo de forma que las cañas se van agarrando de los toros o de los 

montones (dependiendo de lo que se haya hecho) y se van dejando en un montón o fila grande. 

Este montón de cañas sin la mazorca se le llama pila y ahí se van acomodando todas. 

Esta es una de las varias formas en que iremos viendo, casi toda la constitución de la 

planta sobre todo del maíz es utilizada en distintos procesos y actividades de la vida. Tal 

como Barros (2021) lo expresa uniendo a la población indígena, los campesinos contienen 

estos saberes como lo enmarca “el conocimiento de la naturaleza por parte de los indígenas 

ha permitido, además, algo muy importante: el aprovechamiento integral de las plantas” 

(Barros, 2021, p. 241). Por lo que cada una de las partes de alguna forma se ve aprovechada 



181 

 

para alguna labor en particular que ayuda a las actividades que corresponden a su 

maduración. 

También en esta actividad de la pisca y con este aprovechamiento integral se piensa en 

las comidas tradicionales, sobre todo los tamales, el pozole y también se tiene en cuenta las 

mazorcas para la semilla del ciclo siguiente. Se ve las que tienen buenas hojas para los 

tamales, en los granos grandes para el pozole. 

Luego de este proceso, el rastrojo que son las cañas que quedaron se van llevando a la 

casa como comida para los animales. Para esto es que también funcionaba tener una pila 

dentro del ekuaro.  

Después de un tiempo en el que poco a poco se ha realizado esta actividad de la pisca, 

todas las mazorcas se ponen en costales o se acomodan en el suelo del cuarto en donde se 

van a guardar y el trabajo en la tierra en ese momento ha parado por completo. Lo siguiente, 

aunque son actividades con las cosechas son llevadas a cabo dentro de la casa. Lo que sigue 

es el desgrane de estas mazorcas que se han piscado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 59 

Las cosechas en casa. 



182 

 

 

Nota. Después de que se piscan las mazorcas son llevadas a casa en grandes cantidades y puestas en algún lugar 

del patio. Fuente: Méndez Escobar, Yessica Liliana. Tomada: 1 de noviembre de 2022. 

 

 

o El desgrane 

La siguiente actividad que se realiza después de la pisca del maíz es el desgrane. Una vez 

que las mazorcas se han reunido queda una parte muy importante que es la de quitar los 

granos de la mazorca y luego separarlo en: consumo familiar, consumo para los animales de 

casa, el grano para la siembra siguiente y actualmente también para la venta. Hay distintas 

formas en que se hace el desgrane. 

 En ocasiones que íbamos rumbo a casa de mi abuelo materno y era tiempo del 

desgrane sabía dónde iba a estar. Su casa es muy grande y sus espacios son diversos20. 

Entrabamos por una de las cinco puertas que tiene la casa. Desde ahí recorríamos mi 

hermano, mi mamá y yo un pasillo con los pisos verdes y una hamaca colgando de la pared 

 
20 Dentro de ella había varios patios con árboles frutales, 6 corrales y se constituía de dos casas con 
habitaciones. 



183 

 

que siempre estaba recogida para que las personas pudieran pasar sin problemas. Frente a 

ella había una enorme mesa de madera donde había un molino de metal pequeño y una prensa 

enseguida donde mis tíos en su juventud hacían algunos trabajos y arreglos. Frente a esta 

mesa aún hay una habitación más donde se guardaba todo lo que ya no se usaba pero que aún 

servía, el cuarto de los tiliches. Pasando al lado de este hay un corral que lo llegué a ver 

ocupado por un burro, un perro, algunas gallinas y guajolotes en distintos tiempos. En este 

había un tejado que no lo cubría todo pero una gran parte sí lo hacía. A mí siempre me 

generaba miedo cuando era pequeña ya que al final de este corral había colgado de unos palos 

una piel de coyote que mi abuelo había llevado hace mucho tiempo después de que se lo 

encontró por el camino donde pasteaba a sus chivas. Nunca supe bien la historia sobre si lo 

atacó o si solo lo cazo, pero ahí estaba el recuerdo de lo que implicaba pastear como él lo 

hacía.  

 Poco después de este corral era donde sabíamos que iba a estar siempre, en un 

pequeño tejado que tenía aparte la sombra de los árboles de limón y un árbol que tenía una 

forma algo extraña ya que la copa se comenzó a ir hacia el suelo así que estaba en forma de 

campana y tenía unas flores rosas muy lindas. Ahí estaba siempre él en un banco de madera 

improvisado o perfectamente bien acomodado a lo largo de un pequeño espacio que quedaba 

antes de entrar al corral y donde muchas veces podía acomodarse con la olotera para ir 

desgranando el maíz que el ekuaro le había dado. También podía ir raspando unas mazorcas 

con otras y era también una forma de desgranar mientras caían los granos en algún recipiente 

de metal o plástico para después irlas seleccionando.  

 Hay historias sobre personas que tenían mucho terreno de ekuaros como Don 

Heriberto o Rubén Ramos que pagaban a hombres que eran muy rápidos en la labor del 

desgrane para que lo hicieran y entonces los veían ahí mientras pasaban por la calle a ellos 

fuera de las casas donde se encontraba el maíz con unos contenedores enormes con la olotera 

y ellos pasando la mazorca de la forma más rápida que se podía.  

 Actualmente aún algunas personas lo desgranan con la olotera que es una herramienta 

que se hace acomodando de forma uniforme olotes unos con otros formando una rueda 

grande o pequeña, varían en tamaños y así con un aro de metal, alambre o algún lazo lo 



184 

 

amarran para que no se suelte. Para hacerla funcionar simplemente con fuerza se debe agarrar 

la mazorca contra los olotes y tirar hacia abajo, así se va desgranando. 

A través del complejo k-c-p el corpus, es decir, el conjunto de los conocimientos que 

se mantienen y sostienen a lo largo del tiempo, como lo apunta Garrido Rojas (2013), se 

enmarca desde la sabiduría personal y el conocimiento adquirido a través de las generaciones 

(Garrido Rojas, 2013). Las nuevas generaciones trascienden las técnicas a través de nuevas 

formas que ayudan con sus nuevas vivencias, experimentan a través de la práctica distintas 

condiciones y ante ellas mientras llega nueva tecnología las técnicas van modificándose y es 

así como llegan a usarse nuevas formas, en este caso es la maquina desgranadora que por la 

eficiencia en tiempos ha sido aceptada. 

 Ya que se tiene el maíz en la casa hay que mantenerlo cuidado, protegido de plagas y 

malestares que pudiera llegar a él, por lo cual se procura prestar atención mientras se está 

cortando el maíz para observar las cruces presentes en el ekuaro que tendrán esta función de 

protectoras por lo que en el siguiente subapartado es descrita esta forma de santificar el cuarto 

de los granos y cosechas. 

  

o La cruz en la caña 

El lugar donde se desgrana el maíz es diferente en cada casa, pero por lo general se tiene una 

habitación, un cuarto especial para los granos y las cosechas. Ahí se ponen las calabazas 

cosechadas, las mazorcas, los tomatillos de milpa, las semillas de calabaza, los frijoles en 

vaina y los que ya se desvainaron. Dentro de este cuarto hay historias en las que se contempla 

la protección de una forma especial. Con la cruz, una de las formas en que está se presenta 

es con las palmas que se tienen desde el domingo de ramos.  

Otra de las maneras en que se puede santificar el cuarto y mantener protegido a través de 

la cruz es por una formación que solo la semilla criolla puede dar y es una caña con tres 

ramas.  

Algunas historias cuentan que, en algunos casos, el maíz criollo daba cañas en las que 

salían tres mazorcas lo suficientemente grandes como para que por el peso de las que estaban 

a los lados se cayera un poco y entonces se formara una especie de cruz que era tomada como 



185 

 

la protección en los cuartos. Estas no se llevaban con el rastrojo normal si no que se 

mantenían alrededor del cuarto de las cosechas para proteger.  

No solo las cosechas son todo para el ekuaro, sino que existen otros seres que le son parte. 

Los animales y sus productos son fundamentales para la vida en el ekuaro y también necesitan 

de algún tipo de protección simbólica que les permita ser sanos y los mejores. En el siguiente 

subapartado se describe esta actividad de la que se recuerda poco, pero se tiene el 

conocimiento haber sido importante y su manera de trascender en el tiempo. 

 

o Las primicias y San Antonio Abad 

Antes de terminar las labores de desgrane que pueden ser por bastante tiempo, llega el 17 de 

enero una fecha que hasta donde yo recuerdo e incluso mis papás, ya no se celebra. Mi tía 

abuela Trinidad aún la recuerda y es la celebración a San Antonio Abad, en donde se llevaba 

a bendecir a todos los animales que se tuvieran en casa para su protección, para que crecieran 

y dieran buena leche, huevos o carne.  

 Este evento no se llevaba a en las iglesias o cerca de ellas, sino que se hacía en una 

calle que tenía un espacio amplio para que pudieran caber muchas personas. Se recuerda que 

llegaban hombres y mujeres por la mañana para que se les bendijera a sus animales, los 

llevaban cargando, entre pequeñas jaulas y algunos más jalando con lazos para que todos 

pudieran estar en este espacio. 

o Las primicias  

Las primicias son un tema algo similar a este de la bendición de nuevos animales, ya que 

en este caso se refiere a lo que hoy día sabemos cómo el diezmo. 

Sobre el inicio de año se pide el diezmo. Este es un dinero que se da a la iglesia y es el 

10% de lo ganado en el año, se nos da por casa un sobre que tiene escrito que es para que 

pongamos ahí el diezmo. Lo reparten entre las colonias quienes son más allegadas a la iglesia 

o quienes están en grupos religiosos. Ya una vez que se ha puesto el dinero en el sobre para 

el diezmo, se puede regresar a quien dio el sobre o se puede llevar a la notaría de la iglesia e 

incluso se puede a alguna misa cuando pasan las canastas de la limosna se pone ahí. 



186 

 

Actualmente la mayoría de las personas no ponen el 10% de lo que ganan, pero sí ponen 

dinero y entregan esto. Antes se hacía incluso no de manera anual, sino cada que se tuviera 

algo. Por ejemplo, mi tía abuela Trinidad recuerda mucho que una de sus tías, separaba todo 

en una porción del día para la iglesia. De 10 huevos que ponían las gallinas al día, uno era 

para lo que ellos llamaban primicias, lo primero, a veces, lo mejor que se daba en una porción 

de 10. Pasaba igual con el maíz, una parte se iba a la iglesia de toda la cosecha, así con la 

fruta y todo lo que se tenía.  

La señora Mercedes Chacón también recordaba con mucho gusto que el templo chiquito 

(como lo nombramos), el de San Juan Bautista que en ese entonces era el único que había. 

Se llenaba de todas las primicias sobre la pequeña barda de madera que aún estaba antes de 

llegar al atrio. Estaba siempre con huevos, algunos hasta llevaban animales que tenían, frutas 

y verduras. Todo se llenaba de lo que las personas producían como una forma de agradecer a 

dios que tenían esa abundancia. 

 Pensando en la mirada de dios es que se fueron concibiendo este pago desde la gratitud 

hacia la iglesia. También a partir de un concepto simbólico de lo que es no solo dar, sino 

agradecer los frutos del ekuaro en los que en cada proceso participa esta protección divina y 

por tanto se le da a conocer u observar la forma en que se producen sus frutos por las manos 

de los hombres. 

A través de cada uno de estos frutos del ekuaro desde el trabajo en él es que a continuación 

en el siguiente apartado se tendrá más en cuenta estas celebraciones y maneras en que cada 

una de las partes en que la madurez del ekuaro ha llegado y cómo se utilizan como parte de 

la familia, para la convivencia en sociedad. 

 

 

 

 

 

 



187 

 

• LA ABUNDANCIA Y CELEBRACIÓN EN EL EKUARO  

Las cosechas llegan con buenas noticias sobre los alimentos que se 

obtienen del ekuaro, estas se saben. Las semillas llenan la casa de su olor 

cuando se tuestan a fuego lento con un poco de agua y sal. Las calabazas 

desprenden todos sus jugos mientras se cristalizan en sí mismas con ayuda del 

piloncillo para ser dulces y los granos del maíz, pueden pasar de ser muy duros 

a volverse suaves con manos de mujeres que pueden hacer estas y muchas más 

creaciones. Algunas caminando entre veredas con todos los ingredientes listos 

para mezclarse y volverse en tamales de ceniza entre lagunas y lomas verdes 

en las que llegarán familias a compartir (Méndez Escobar, Yessica Liliana. 21 

de noviembre de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

 

Figura 60 

El arroyo de la Tinaja rodeado por flores de Dios. 

 

Nota. Poco después de las lluvias más fuertes, se mantiene el agua por sus pasos como los arroyos de distintos 

lugares tal como pasa con el Arroyo de la Tinaja donde después conviven las personas. Fuente: Méndez Escobar, 

Yessica Liliana. Tomada: 20 de septiembre de 2024. 



188 

 

 

El objetivo de este apartado es distinguir las dinámicas sociales del ekuaro para la celebración 

de las cosechas, después de las lluvias y de lo que estas han dejado en la tierra para personas 

peculiares, haciendo hincapié mayormente en las mujeres que pueden transformar estos 

frutos y elementos en remedios y grandes recetas que trascienden el sazón de familias entre 

generaciones a través del corpus que se establece desde el tiempo y espacio que forman parte 

fundamental de este sistema agrotradicional. 

En este apartado se señala la época del año donde el verde aún reluce entre los 

caminos y los cerros se han vuelto sazones, es decir, la madurez ha alcanzado su esplendor. 

En los meses de mediados de agosto y hasta inicios de septiembre se alcanzan a tener una 

serie de actividades que tienen que ver con esta madures y en el trabajo sobre la tierra este 

periodo recorre las cosechas que comienzan en mediados de septiembre y recorren el mes de 

octubre. 

 Las actividades en las que este apartado se contemplan para su descripción apuntan 

más a la actividad de la familia en conjunto, es decir, las actividades que son del campo se 

vuelven en su mayoría, aunque con excepciones cosas que los hombres realizan, pero en estas 

actividades tienen un rol principal las mujeres y no se deja de lado la ayuda de las niñas y los 

niños.  

Tienen que ver con la recolección de flora que sirve de remedios para las enfermedades 

que azotan al cuerpo, las recetas con las que en tantas generaciones se traza la buena sazón 

de cada familia, la forma en que sigue pasando sobre las generaciones y viajes o idas a lugares 

especiales en estas épocas en las que se va a disfrutar un poco del paisaje, a convivir y a 

admirar lo hecho ya para este tiempo.  

 

❖ La ida a los lugares verdes y la recolección 

Una de las actividades que es muy representativa de esta época del año donde todo se ha 

vuelto verde y lleno de vida es la convivencia y los lugares para frecuentar. 



189 

 

 Eso sí, hay un lugar diferente para cada localidad o grupo de personas. Pero por lo 

general se suele ir a lugares en donde se pueda observar el agua y donde se pueda tener 

algunas sombras, para poder apreciar el sol.  

 Si bien a continuación se describe con mucho detalle el proceso de recorrido a uno de 

estos lugares, no es exclusivo solo de este, hay algunos más, aunque al que más cercanía 

tengo no solo en historias sino en experiencia es el que tendrá mayor descripción.  

 Por su parte algunos más de los recorridos que se dan a otros lugares son:  

o Paseos a la cueva 

o La loma de San José (La localidad de San José de Ayala) 

o La orilla del río Lerma (Localidades aledañas a estos canales principales del río) 

o La mina (sobre el cerro de Huanímaro) 

o El cerro del mono (Uno de los cerros en Huanímaro que se encuentran en el norte del 

municipio) 

o Algunos bordos de agua (De estos hay en todas las localidades y los más grandes son 

los que suelen ser frecuentados). 

Esta frecuencia con la que para esta época se recurre a estos lugares es bastante particular 

y tiene que ver con la significación del agua como elemento fundamental en la vida. A través 

de distintas historias que enmarcan crónicas en las que el agua tiene un gran significado es 

que se concibe la idea de que el agua constituye en uno de los elementos que fundamentan la 

vida y la existencia de lo que se concibe como vivo ya que está presente en todos los lugares 

incluyendo nuestra misma constitución (García Martínez, 2020). Es así como recurrir a los 

lugares en los que en cada lugar nace el agua, se comunica con otros lugares que la contienen 

o donde hay más agua en la población es que se recuerda la importancia de mantener y 

significar estos espacios.  

A continuación, se relata con más precisión una de las caminatas a uno de estos lugares. 

Por lo general en todos se suele hacer algo similar solo que la familiaridad de estos recorridos 

solo la tengo en este caso, con lo que se conoce como el llano de los lobos. 

 

 



190 

 

o El llano de los lobos  

El llano de los lobos es un lugar que está más al norte del cerro de Huanímaro donde hay un 

bordo de agua para las lluvias y en esta época suele tener tanta agua que también forma una 

cascada muy cerca de donde está. 

 Recuerdo mucho que durante una gran parte de mi infancia y hasta ahora han contado 

historias dentro de la familia donde se hacían caminatas inmensas de dos a tres horas para 

llegar a lo que en algunas zonas de Huanímaro conocemos como el llano de los lobos. Desde 

muy temprano y después de haber ido con el nixtamal al molino encargando a quien estuviera 

moliendo que era la masa específicamente para tamales de ceniza la cual no es tan molida 

como para las tortillas, pero tampoco muy quebrada como si fuera para las gorditas de maíz. 

Se llevaba a la casa para cargar al burro con esta masa, lo necesario para hacer el chile y 

todos los utensilios como las cucharas, los platos, el queso y demás, se tomaba a toda la 

familia y se iba en camino entre las veredas. Hay varias formas de llegar al llano, así que 

personas de Huanímaro o de las localidades se encargaban de llegar de alguna forma.  

 La llegada al llano después de todas las horas en las que con ayuda de un burro o un 

caballo se llevaban todas las cosas que se necesitaban para este tipo de convivencias seguía 

de la búsqueda de una sombra. Tal como lo describen las personas que habían ido antes del 

año 2000, parecía ser un lugar sin muchos árboles, era un paisaje en el que los pastos verdes 

se volvían todo y entre ellos había algunos cuantos arbustos pequeños, algunos con flores 

que se regaban entre los colores amarillos y los blancos de las flores de San Juan y las flores 

de Dios como las conocemos. Había pocos árboles, pero los que había eran muy buenos para 

tener sombra así que a pie de alguno de estos que aún no estuviera ocupado por alguna otra 

familia o un grupo de amigos, se solía descargar al burro y comenzar a acomodarse ahí. 

 Entre saludos a los vecinos cercanos y los que no tanto se comenzaban a repartir las 

actividades. Los niños llegaban listos para ir con sus amigos y meterse al agua, las niñas iban 

con sus amigas y hermanas por flores, se llenaban de collares, pulseras y coronas con estás 

flores de Dios amarillas mientras esperaban para poder meterse un poco al agua. Con los 

papás era distinto, los hombres después de dejar el burro amarrado en algún lugar iban por 

agua a alguno de los manantiales de los que sus caminatas pastoreando a sus animales ya les 

habían dado ruta. Por su parte las mujeres solían estarse preparando con todo lo que se 



191 

 

necesitaba para comenzar a hacer tamales de ceniza. Estos son muy parecidos a las corundas 

michoacanas en su forma, son tamales de forma un tanto circular, algunos se rellenan 

haciendo un pequeño hoyo y poniéndoles queso o chile y se cubren con hojas de la caña del 

maíz. Si bien son muy similares, se les nombra así porque desde el nixtamal se revuelve con 

el maíz y el agua con ceniza que se ha guardado para esta labor de los árboles de mezquite. 

 Cada una de las recetas que se mantienen y sostienen desde el ekuaro cumplen 

funciones especiales y específicas. En el caso de los tamales de ceniza se vuelve en como 

menciona Barros (2021), procesos de selección y de domesticación en la que las distintas 

semillas del maíz se usan de distintas formas a partir de su función determinada (Barros, 

2021). Los tamales son especiales y se usan específicamente con un fin de celebración en 

eventos particulares: la celebración en fuentes de agua, el paseo a la cueva, el sábado de 

gloria, entre algunos días más en los que se consideran de paseo, por lo que se busca la 

semilla, el proceso de nixtamalización y del molido para tener masa quebrada, aunque esto a 

forma de ejemplo, se suele hacer con casi todas las comidas tradicionales. 

Después de realizar la comida, poner la leña que los hombres van acomodando y haber 

comido, aún se quedaban un poco más las personas conviviendo, disfrutando de este lugar y 

posterior a esto comenzaban a prepararse para regresar a casa. Ya de vuelta el camino no es 

tan pesado como de ida. Pero, durante el proceso de regreso a casa es donde se comienza con 

la recolección. 

 

o La recolección de los remedios 

Un poco antes de irse, e incluso mientras se va yendo a casa después de estos grandes 

recorridos, hay algunas cosas en las que las personas prestaban atención para poder recoger 

en el transcurso. Ya estando en el llano pasa lo mismo, mientras se está viendo las flores de 

San Juan que van blanqueciendo el camino y soltando un olor a vainilla, llaman la atención 

para luego en casa poder hacerse un atole de ellas. Todo el camino en realidad o estas 

caminatas tienen mucha sustancia del conocimiento local. En esta recolección de plantas, se 

reconocen a partir de los olores que pueden dar a casa, de los colores que pueden producir, 



192 

 

de los sabores que pueden darles a comidas que serán únicas con su ayuda, de las 

enfermedades y molestias que pueden curar. 

 El paisaje se vuelve muy variado no solo en colores y sabores, sino que se vuelve en 

un lugar lleno del remedio al mal del cuerpo y al del alma. En miradas que van al cielo y al 

suelo se reconocen distintas plantas. Con certeza se sabe las que son mejores, las que parecen 

ser y de las que hay que alejarse ya que un mal paso puede ocasionar ser espinado. 

Figura 61 

Las veredas del camino al llano de los lobos. 

 

Nota. Los caminos del cerro de Huanímaro donde se encuentran plantas ornamentales, medicinales y de olor. 

Fuente: Méndez Escobar Yessica Liliana. Tomada: 27 de agosto de 2023. 

 

 Esta recolección corresponde a la temporada de lluvias ya como fechas finales de esta, 

sin embargo, se significa mucho más en la temporada de secas porque es lo que se espera, a 

que la mayor parte de estas plantas estén secas ya que es como se pueden preparar tés, 

infusiones y así se tienen listos los remedios para las enfermedades que en temporadas donde 

se acerca el frío se intensifican.  



193 

 

Dentro de estos conocimientos a través de los que se contempla la medicina 

tradicional se significa el papel de la mujer en la familia ya que mayormente son estas las 

que conocen, diagnostican y pueden generar la combinación de plantas para que el remedio 

surta efecto. Ante este hecho Gallardo Ruíz (2008) menciona que la medicina tradicional 

p’urépecha, considera como “un sistema en el que se incluyen recursos y materiales de 

eficacia física y simbólica de diversa procedencia y morfología, organizados por una variedad 

de gentes que demuestran saberes21” (Gallardo Ruíz, 2008, p. 10). Es a través de la 

transmisión entre generaciones del conocimiento sobre las plantas que rodean el entorno de 

Huanímaro y las formas en que puedan ser empleadas como se saben estos conocimientos 

que suelen contenerlos las abuelas, mamás y luego pasar a las hijas conforme se va creciendo. 

Hay un lugar especial para colocar estas plantas. Ya llegando a casa las mujeres 

mayormente las ponen en la cocina, se encargan de cortar y de ponerles orden a estas, a armar 

pequeños manojos de la misma planta. En el caso de tener que secarla se deja colgada hasta 

que se seque y ya luego se designa algún cajón o se dejan colgados estos como pequeños 

ramos y así es que las casas se llenan del remedio. No solo son cocinas, si no que con como 

un refugio completo de la necesidad del cuerpo en lo que en él se constituye una parte física 

y lo que compone el alma para ser sanados, ponerle sabor a la vida y mantenernos 

fortalecidos. 

Recuerdo haberme enfermado algunas veces e ir a casa de mi tía abuela Trinidad, la 

que aún hoy día tiene en pequeñas bolsas algunas hojas de cedrón, de té del aito22, que en mi 

caso funcionaban para alguna infección que tuviera que ver con mi sistema respiratorio. 

Aunque, hay algunas otras que se utilizan de forma muy distinta y que sus usos son para 

problemas bastante difíciles de contener en el cuerpo. Es así como la espinocilla y la yerba 

del cáncer se encargan de problemas tan grandes como la clarificación de la sangre y la 

desinfección de yagas.  

 
21 El autor enmarca estas prácticas y conocimientos referidos a la medicina tradicional son sobre todo usados 
por personas con dones que se refieren y se encaminan a la hechicería y a través de estos conocimientos serán 
prácticas buenas o malas dependiendo del contexto en el que se encuentren y practiquen(Gallardo Ruíz, 
2008). Si bien en el caso de Huanímaro se encuentran personas que son considerados brujos, brujas, 
curanderos y curanderas. Se considera que estos tienen conocimientos mucho más complejos en los que se 
usan conjuros y sobre los que las mamás de familia no suelen saber ya que lo que estas saben son remedios 
usuales para enfermedades más comunes. 
22 También se conoce como té del indio o té del campo. 



194 

 

Entre algunos de los resultados de estas recolecciones, se lleva a casa el té de anís que 

ayuda con malestares de la garganta y a darle sabor a las gorditas de elote, se consigue el 

limoncillo que funciona como té. A las flores de San Nicolás para la tos, de San Juan para 

dar sabor al atole de leche, las de San Pedro para darle un amarillo vibrante a la casa y llenarla 

de su olor. El árnica para golpes y cicatrizar heridas. La estornudadora para el catarro o lo 

mormado, era como la manzanilla y hacía estornudar para sacar todo el mal. El camposanto 

para cuajar leche, aunque algunas personas no la usaban porque se sabía que era tóxica. La 

NanaJuana y TataLencho eran antidiarreicas. El sangrega’o o sangregado para curar males 

en los ojos. Algunas que también se encuentran, pero son más como botanas como el 

granjeno y pingüicas. La cola de caballo como los espárragos. Y la capitaneja que eran como 

hojas tiesas para desbaratar quistes. 

 

Figura 62 

Las flores de San Juan. 

 

Nota. Las flores de San Juan rumbo al llano de los lobos. Fuente: Méndez Escobar Yessica Liliana. Tomada: 4 

de agosto de 2024. 

 



195 

 

 Estas son algunas de las plantas que en general se recuerdan eran usadas por las 

personas. Porque dentro de estos ambitos siembre había una curandera, bruja o quien se 

dedicaba a dar remedios, por lo que estas personas tenían plantas que no todos reconocen.  

 Dentro del municipio y las comunidades se reconocen personas a las que se les 

conocía de forma un tanto secreta23 como brujas o brujos y llama la atención que estas 

personas por lo general se localizaban en espacios y casas cerca de las faldas de los cerros 

con grandes jardines donde podían hacer uso de yerbas de las que se conocían sus 

propiedades curativas o destructoras. Desde Gallardo Ruíz (2008) es una situación parecida 

para los curadores p’urépecha ya que estos suelen llamarse como brujos a través de lo que la 

sociedad en realidad percibe y no es la forma en que ellos suelen autopercibirce con sus 

conocimientos sobre medicina tradicional (Gallardo Ruíz, 2008). De esta forma es que el 

papel de las personas que curan se vuelve indispensable en cada uno de los lugares donde se 

habita ya que siempre se tiene a alguien especializado en situaciones que salen del control de 

los remedios y recetas tradicionales que son difundidas entre familias y vecinos.  

Cabe aclarar y reconocer que estás plantas de uso comestible y como remedios 

también se extienden al interior del hogar, ya que dentro del patio se suelen tener algunas 

más que tienen esta función y que son muy usadas por las personas. Algunas de estas 

variedades que se mantienen libres en el patio son: albahaca, manrubio, perejil, manzanilla, 

toronjil blanco y morado, real del oro, siempreviva, yerbabuena, mejorana, tomillo y ruda. 

Cabe aclarar que los árboles que existen en el ekuaro y en casa también ayudan a algunas 

recetas con sus hojas a dar sabor, olor o en algunos casos color. Los árboles que se suelen 

tener son: naranjo, limo, limón, durazno, aguacate, guayabo, granado y limón o limón real. 

Una caminata, un recorrido a alguno de estos lugares con el conocimiento del lugar 

es muy distinto como principiante a ir con alguien que sabe o ir ya sabiendo de toda la 

información que tiene la naturaleza y el paisaje por compartir. Ir con un poco más de práctica 

y conocimiento llena el paisaje no solo de una mayor visión, sino que esta se compone de un 

conocimiento en donde todo tiene nombre y un significado. Las plantas ya no solo se ven 

 
23 Secreto ya que es un tema del que no se habla abiertamente. Incluso cuando se busca de alguien por algún 
mal del alma se dice a personas de confianza y en susurros. 



196 

 

como pequeños o grandes matorrales de los que algunos son más olorosos que otros. Se 

diferencian entre ellos y se significan por su poder de curación, olor o sabor. 

En el siguiente subapartado dará cuenta de estas transformaciones de la cosecha en la 

cocina a través de las prácticas que en esta se tienen para la época de secas que dan parte a 

prácticas de lo cosechado. 

 

❖ Comida y abundancia 

La cosecha del ekuaro también lleva un proceso que se construye desde la comida de la 

familia. En este caso, hay variados platillos que si bien, hoy día son con alimentos que no 

pertenecen al ekuaro, aún se recuerdan, reconocen recetas. Las siguientes recetas son lo que 

se hace particularmente haciendo referencia a la calabaza y el maíz24 en sus distintas etapas 

y en fechas especiales en esta temporada donde comienzan o es establecida la época de secas. 

Los platillos que se preparan ya una vez que las cosechas y las fechas de celebración 

se llegan son variados y tienen que ver con diferentes procesos del ekuaro. La calabaza y el 

maíz son las cosechas que más se utilizan ya que el frijol no se cocina de alguna otra forma 

que no sea a cocido para después freírse, aunque igual algunas familias lo usan por cocerlo 

cuando aún está fresco o algunas se esperan hasta que esté completamente seco. Pero no se 

hace más que fritos o cocidos, que se le conocen como de la olla por cocinarlos antes en ollas 

de barro. 

Las comidas tradicionales que son difundidas en la comida en Huanímaro aún tienen 

semejanzas a partir del contexto cultural p’urépecha ya que se encuentran recetas 

mayormente relacionadas con el maíz y sus maduraciones como: uchepos y tamales de 

ceniza25. A través de lo que Ojeda y Dávila (2015) precisan sobre la cocina tradicional 

p’urépecha es que se comprende que desde la época prehispánica que se mantienen prácticas 

que involucran recetas relacionadas con la cosmovisión de esta cultura a través de la que se 

responde a distintas situaciones de agradecimiento a distintas deidades, aunque en la 

 
24 Se eligen estos dos cultivos como parte de los que son fundamentales en el sistema del ekuaro a 
través de su cultivo.  
25 Son muy parecidos a las corundas. 



197 

 

actualidad estos se hayan adaptado al calendario católico (Ojeda & Dávila, 2015). Por lo que 

tiene mucho que se significan las festividades a través del calendario agrícola mayormente 

conjuntándolo con el santoral en el que se agradecen distintos progresos del temporal. 

 La época de secas se da en fechas particulares antes de cerrar el año, en diciembre. Y 

para este momento del año se tienen fechas importantes de festejo como las siguientes: 

Figura 63 

Tabla de festividades en la época de fin de año. 

FESTIVIDADES DE FIN DE AÑO CELEBRADAS EN EL EKUARO 

FECHA FESTIVIDAD 

12 de diciembre Día de la Virgen de Guadalupe 

13-23 de diciembre Posadas 

24 de diciembre Noche buena 

25 de diciembre Navidad 

31 de diciembre Año nuevo 

6 de enero Día de los santos reyes 

7 de enero – 1 de febrero Levantamiento del niño dios 

2 de febrero Día de la candelaria 

Nota. Las fechas que se celebran en el periodo final del año dentro del ekuaro son muy significativas y ponen 

en práctica las cosechas del ekuaro al igual que otras prácticas a través de la comida y de lo simbólico. Fuente: 

Méndez Escobar Yessica Liliana. Realizado: 3 de noviembre de 2024. 

Cada uno de los platillos que se realizan son usados como botanas y platos fuertes para 

fiestas. También para estas fechas y aunque no se enmarque en algún día particular, los 

integrantes migrantes de las familias que en general están en Estados Unidos para estas fechas 

regresan así que cumpleaños, bautizos, xv años, bodas y algunas celebraciones más se 

contemplan en esta temporada también.  



198 

 

Las recetas surgen a partir de la trilogía de la milpa26, en este caso del ekuaro, a su 

vez configura una de las prácticas que se establecen desde a la tradición oral y que va más 

allá de esta, se guarda en el paladar, en el olfato y en la visión de la transformación del ekuaro 

a través del ciclo que da vida y alimenta a quienes lo configuran.  

Cada forma de hacer estos alimentos varía dependiendo de la sazón de cada una de 

las personas y de las familias que lo realizan, ya que a través de la construcción de una forma 

de hacer los platillos en particular es que cada una de las mujeres que realizan estos alimentos 

van dejando sus sentidos o sus tanteos como se suele decir a cada una de sus recetas a través 

de sus ingredientes. Volviéndolo así una forma de construir, transmitir el conocimiento y el 

gusto adquirido con el paso del tiempo y la trascendencia entre generaciones. 

 

o Las calabazas. 

La calabaza en sus variedades locales: india, sopoma y de castilla son muy usadas para la 

comida y sobre todo para las botanas ya que cada una de sus partes es utilizada. 

 Cada una de estas calabazas tiene particularidades. La sopoma tiene mucha carne, 

aunque sus semillas no son tan buenas ya que se considera no tienen tanto sabor, aunque igual 

pueden tostarse a fuego lento con un poco de agua con sal. Para lo que sí ve muy necesaria 

es para hacer orejones, estos son trozos de la calabaza secos que se hacen cortando en pedazos 

la calabaza entera hasta hacerlos en forma de “V” y así es que se dejan secar para luego 

cuando se quiera cocerlos para que vuelvan a ser suaves y poder capearlos o comerlos así.  

 La carne de la calabaza de castilla se suele usar para hacer dulces, para cocerla y 

comerla con leche ya que este tipo de calabaza con muy poca carne funciona porque no tarde 

mucho en cristalizarse con el dulce. En el caso de que sean muchas se les dan los cascos de 

la calabaza a los animales, como en el caso de la calabaza india que es ideal para los animales. 

Aunque a todas se les quita las semillas para tostarlas. 

 

 
26 Así lo establece (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021) bajo los cultivos: maíz, frijol y calabaza. 



199 

 

 

o El maíz 

• Pinole y ponte duro 

Del maíz ya seco y desgranado es que se saca el pinole. Es el maíz tostado seco y molido. 

Como yo lo recuerdo, es mejor comerlo después de que lo llevan en un plato pequeño con 

algo de azúcar y canela molida. Hay que tener cuidado para que no se atore cuando va 

pasando por la garganta, pero es muy bueno de esa forma. Casi siempre se tiene, aunque sea 

un pequeño contenedor en la cocina para que esté listo para poder hacer el atole blanco que 

se acostumbra por las mañanas. 

• Uchepos, gorditas, tamales de ceniza, tamales y el pozole  

Algunas de las variedades de platillos que abundan en este periodo del año tienen que ver 

con el maíz que ya se ha cosechado o algunos que aún no es del todo mazorca. Tales como 

lo son los uchepos que son unos tamales de maíz tierno, es decir, cuando el maíz apenas y 

está siendo un elote, se quitan los granos con un cuchillo y se va revolviendo con masa de 

maíz, a algunos se les pone chile rojo en su interior y a algunos otros se dejan como “de 

azúcar” por lo que se le agrega a la mezcla azúcar y se dejan así solos para cenar con ellos o 

para después de la comida sean un postre. 

 Ya que comienzan a salir las mazorcas del maíz también a manera de un postre, de un 

desayuno o cena se hacen las gorditas de maíz. Son una mezcla de masa de maíz prieto o 

colorado con azúcar que se hacen haciendo pequeñas bolitas de las que resultan las gorditas 

como si fueran una especie de galleta.  

 Ya cuando se van tendiendo aún las hojas verdes de la caña del maíz se hacen los 

tamales de ceniza, los que se hacen en los recorridos a cualquiera de los lugares que se 

frecuentan casi terminando la época de lluvias y en los meses siguientes ya que es una 

pequeña bola de masa que se va enrollando en una de estas hojas largas de la caña del maíz 

y se dejan cociendo.  

 El pozole y los tamales son los platillos más frecuentes para las fiestas desde 

septiembre hasta febrero con el día de la candelaria. Para los tamales, las hojas del maíz ya 

seco se hacen desde la casa. Con las hojas de las mazorcas que se vean más sanas, es decir, 



200 

 

que no tengan muchos hoyos y que se vean completas para poder cortarlas desde ahí para 

luego hacer tamales. Aquí se acostumbran más hacerlos de chile rojo y carne de puerco y de 

chile verde con carne de puerco. El pozole suele ser verde y rojo y para quienes saben, suelen 

desgranarlo desde que no lleva tanto tiempo de segado el maíz ya que así pueden aún sacar 

el grano sin la cabeza, sin la parte blanca que tiene en la punta y que si se tiene aún y cuando 

se está haciendo el platillo después de cocerlo se debe ir quitando de uno en uno. 

 Así es conforme las fiestas de diciembre y las distintas festividades que en ellas se 

celebran, se van formando un cumulo de prácticas que llevan consigo no sólo la comida, sino 

que también se llevan a cabo pensamientos que enlazan al entorno componiéndose de la 

experiencia de las personas que componen al ekuaro. Así es que en el siguiente apartado del 

capítulo se contemplan las etapas del año en las que se comienza a vislumbrar el siguiente 

ciclo y lo importante que será para poder tomar decisiones en los próximos meses antes de 

comenzar el siguiente ciclo en mayo. 

 

• FENÓMENOS DEL CLIMA Y PREDICCIÓN  

Ya empiezan a hablar las estrellas, a decir el camino de 

los reyes magos y a pronosticar lo que se viene para el ciclo 

siguiente. Comienzan a tener sentido los primeros días del año 

para ver los pronósticos del clima sobre los meses y las arañas 

comienzan a hacer sus refugios para decir que tan bien se va a 

llegar el temporal (Méndez Escobar, Yessica Liliana. 22 de 

noviembre de 2024. Bitácora de trabajo de campo).  

El objetivo de este apartado es identificar los indicios y pronósticos del ciclo agrícola 

siguiente antes de que este inicie a través de actividades, observaciones y sentires en los que 

se revela el buen o mal temporal a través de conocimientos particulares que guían a las 

personas a poder prepararse para este nuevo tiempo. 

En esta fase del ciclo del temporal se considera como un momento de descanso para 

el trabajo en el surco, sigue estando el desgrane, pero suele ser en casa y se vienen otras 



201 

 

ocupaciones. Entre ellas, algunas actividades que tienen que ver con el sentir, ver y registrar 

en la memoria cómo es que viene el ciclo siguiente.  

 En los siguientes subapartados se explica cómo es que hay una diversidad de 

situaciones que las personas suelen o solían en algunos casos en el que se ha perdido su 

significado observar para poder ver las predicciones del ciclo agrícola anual que sigue. Esta 

etapa del año se comienza desde diciembre hasta abril.  

 Para las personas que trabajan el ekuaro es necesario y muy importante poder tener 

una visión de cómo se viene el siguiente ciclo, ya que de esto es que depende la vida y el 

sistema entero. Depende de cuánto va a llover el nacimiento del maíz, de cuanto calor va a 

hacer depende lo que se requiere de lluvia para empezar a sembrar, de cuanto viento va a 

generarse en la época de remolinos depende la cantidad de semillas que van a esparcirse, de 

cuanto frio llegue va a afectar en helar las plantas. Así que como todo resultado de cada 

acción del clima puede ser beneficiosa, también puede traer problemas y es mejor saberlo lo 

antes posible.  

 Al igual que estas predicciones, hay actividades que antes de que se termine el año se 

deben hacer como una tradición muy importante en Huanímaro, como lo es el nacimiento del 

Niño Dios, la llegada de los Reyes magos y el levantamiento del niño Dios antes de que 

llegue la candelaria el 2 de febrero. Estas fechas y celebraciones no solo parten de una 

cuestión católica, sino que parten de una tradición local en donde se recuerda el paisaje 

natural del entorno en sus distintas épocas.  

 

❖ El nacimiento para el Niño Dios y las cabañuelas del Niño 

Van llegando las fiestas de noviembre y diciembre, entonces es 

que se debe ir a conocer una parte interna del ser, volver a reconocer y 

hacer nuestro el paisaje entre nuestro mundo simbólico (Méndez 

Escobar, Yessica Liliana. 22 de noviembre de 2024). 

 

 



202 

 

Figura 64 

El nacimiento del Niño Dios. 

 

Nota. El nacimiento del Niño Dios hecho de forma tradicional poniendo detalles de la naturaleza del ekuaro 

como parte de la apropiación local. Fuente: Méndez Escobar Yessica Liliana. Tomada: 24 de diciembre de 2021. 

 

Antes de terminar el año, antes del 24 de diciembre y después del 12 de diciembre (día de la 

virgen de Guadalupe) se hacen una serie de preparativos para el 24. Esto con el fin de hacer 

el nacimiento del Niño Dios.  

Este es un espacio en donde se escenifican distintos momentos, lugares y personajes 

que corresponden al proceso de nacimiento del niño dios a través de una narrativa católica. 

En él se expone como escena principal el pesebre donde están por algunas noches el Niño 

Dios, la Virgen María y San José, seguidos de los Reyes magos en su peregrinaje hacia el 

niño dios. Todos estos personajes están unidos a algunos más que tienen que ver con figuras 

de Ángeles, Diablos y algunos personajes que son más cercanos a lo local. Hay figuras de 

personas con gallinas, pastoreando con ovejas, hay animales que están en los corrales, hay 

escenas de mujeres haciendo tortillas, todos ellos en un entorno que también se vuelve como 

una representación de escenas cercanas a lo real, en el paisaje se dibuja y se hacen 

manualidades que tienen que ver con el paisaje mismo del cerro. 



203 

 

Ahora es fácil ir al jardín principal para estas fechas de diciembre y comprar heno, 

musgo y algunas decoraciones. Pero antes se hacían manualidades y grandes caminatas para 

poder tener el nacimiento como debería ser puesto. Heno hay aún entre algunos árboles en el 

cerro en las zonas más húmedas, donde están cerca las barrancas. En este mismo tipo de 

lugares hay de casi todo lo que se utiliza como follaje: helechos, flor de peña, musgos y 

bisnagas, aunque actualmente casi nadie ya va por estas cosas. Más sobre las laderas de los 

cerros también se suele cortar algunas ramas de los ocotillos para ponerlos como fondo de 

toda la estructura del nacimiento. 

Y como algunas de las decoraciones extra que se pone dentro del paisaje que 

construye al nacimiento se suelen hacer flores de papel que recuerdan a las enredaderas que 

para la época de octubre y noviembre se extienden entre los campos con flores azules que 

manchan todo por donde se extienden, y suelen decirles rompe-platos, también se hacen con 

palitos de madera flores rojas que son muy usuales de ver en tiempo de lluvias y se hacen 

otras flores de papel blanco con el centro de la caña del maíz27 y se pintan un poco los centros 

de verde para asimilar lo más posible los colores de estas flores. Se hacen algunas aves con 

la forma de palomas que están repartidas entre las ramas del ocotillo asimilando su vuelo 

cerca del Niño Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
27 Algo para lo que también se necesita de la semilla nativa del maíz es porque la caña de este tipo de maíz 
tiene una especie de corazón de la caña que los maíces híbridos que se han introducido no tienen, sino que 
estos están huecos. 



204 

 

Figura 65 y 66 

Flor de peña y helechos para la elaboración del nacimiento del Niño Dios. 

  

Nota. Flor de peña y helechos en las laderas del cerro que se recolectan para la elaboración del nacimiento. 

Fuente: Méndez Escobar Yessica Liliana. Tomada: 21 de diciembre de 2023. 

Después de celebrar este nacimiento del Niño Dios donde se le canta para dormirlo 

por primera vez se espera el 25 de diciembre, un día después para poder ir por la reliquia y 

con esta es con la que más he podido conocer los nacimientos de otras personas y familias, 

ya que sobre todo para los niños este día en la mañana en cabecera municipal y localidades 

se suele salir con una bolsa cualquiera por la reliquia que son dulces desde el nacimiento. 

Todos los que tengan uno deben dar dulces como agradecimiento a visitar sus Niños, aún yo 

pase a muchas casas donde teníamos que ir hasta el nacimiento para darle un beso al niño 

dios y así nos pudieran dar dulces. Para el 6 de enero el día de los Santos Reyes en el 

nacimiento se hace una modificación y es que se ponen los Reyes magos frente al Niño Dios 

en una fila viéndolo y el 7 de enero se voltean para asimilar su regreso. 

 A través de estas actividades referentes al nacimiento del niño dios es que se 

configuran actividades que son significativas a las personas que configuran el ekuaro y a 

través de estas es que se señala el término y el inicio del año. Con la presencia de estas señales 

es que se comienza a tener una relación muy especial en la que el Niño Dios da señales y 

pronósticos para el temporal del ciclo siguiente. 



205 

 

❖ Las cabañuelas del Niño Dios 

En el inicio del año el 1 de enero comienza a hacerse toda una serie de observaciones para 

lograr registrar y comprender el comportamiento que tendrá el ciclo agrícola siguiente para 

el ekuaro. Ya que, si bien el inicio del calendario que se establece a partir del 1 de enero, el 

inicio del año para el ekuaro es a partir del 3 de mayo y a partir de esta fecha es que se 

comienza a tener una serie de actividades que vuelve a las personas al surco y a comenzar a 

visualizar las siembras.  

Antes de que eso ocurra, el 1 de enero que se comienza a tener una cuenta en la que 

se representa el comportamiento de cada mes del año. El 1 de enero representa el 

comportamiento de enero, el 2 de enero representa lo que va a pasar en febrero, el 3 representa 

marzo, el 4 abril, el 5 mayo, el 6 junio, el 7 julio, el 8 agosto, el 9 septiembre, el 10 octubre, 

el 11 noviembre y el 12 diciembre. Después de esta cuenta y aunque estos son los días que 

más se toman en cuenta como las cabañuelas del Niño Dios luego hay un retroceso de los 

meses para confirmar el comportamiento de estos. El 13 de enero se vuelve en diciembre, el 

14 noviembre, el 15 octubre, el 16 septiembre, el 17 agosto, el 18 julio, el 19 junio, el 20 

mayo, el 21 abril, el 22 marzo, el 23 febrero y el 24 representa lo que pasará en enero. 

Cada uno de estos días simbolizan el cómo va a ser el clima en todo el ciclo y con 

ello, se abren posibilidades, de lluvias, de vientos, de calor y también una contraparte en la 

que llueva cuando no deba hacerlo, con granizos que pueden destruir mucho, pero con ello 

avisan para poder estar lo más preparados posible con protecciones y con precauciones 

debidas ante ello. 

 

❖ Donde nace el año y la flora del buen temporal  

El nacimiento del año es uno de los datos que resultaron después de entrevistas que 

se ha ido diluyendo y no respondiendo más que a algunos dichos antiguos de algo se sabía 

observaban los más viejos de la casa pero que parece no haber llegado a alguien más joven o 

al menos no a quienes he preguntado.  

 El 31 de diciembre, el último día del año se suelen hacer reuniones de toda la familia, 

los abuelos, si aún hay bisabuelos, los tíos, los primos y nietos, por lo general se hace en las 



206 

 

calles o en los patios, pero con salidas para ver a los vecinos, tenernos un poco más cerca y 

hacernos parte de las distintas formas de celebrar, casi siempre con alguna fogata sobre la 

calle.  

 Yo este hecho sobre las predicciones nunca lo presencie o escuche antes de realizar 

este trabajo, así que para el tiempo en el que se me ha dicho, esto solía ocurrir. Las casas, los 

patios y los corrales estaban un poco abiertos a la vista, se tenían algunas cercas con plantas 

o con ramas, pero eso era todo, estaba a la vista algo de la intimidad de cada una de las 

familias, así que eran visibles ciertas zonas de la casa.  

 Para cuándo se va acercando la media noche es que se hace esta observación y es que, 

a esta hora, las 12:00 de la madrugada del 1 de enero es que los hombres: los papás, abuelos, 

bisabuelos de quienes he entrevistado solían ver hacia donde veían los bueyes y las mulas, 

se solía observar hacia donde apuntaban sus ojos y ahí es donde nace el año o como también 

dijeron por dónde viene el año.  

 Esta actividad la recuerdan los hombres a quienes he podido entrevistar, sin embargo, 

no recuerdan cuál era el significado de saber hacia dónde nacía le año, pero solían ver cómo 

es que era muy importante, incluso en conversaciones después que escuchaban entre los 

adultos entre ellos se solían decir por donde ellos habían visto que iba a llegar, pero no qué 

significaba que viniera de un lado o de otro. 

 

o Chicalote  

Una más de las observaciones que se hacen es a partir de la planta o quelite que se le llama 

chicalote, mide de unos 40 a 60 centímetros que es de color verde un poco opaco que tiene 

hojas algo largas y espinas que forman parte de la misma hoja.  

 Esta planta suele salir mucho ya en la temporada de secas cuando la tierra se ha 

quedado vacía, aunque también suele salir mucho cerca de las bardas de piedra que 

conforman al ekuaro. Coinciden en llegar a su punto de madurez cuando las personas 

comienzan a ir de nuevo para acomodar las cercas de piedra y ver si ya es tiempo o aún no 

de barbechar, por lo que suelen convivirse muy seguido.  



207 

 

 Una de las predicciones reside en que estas plantas sirven como refugio y casa para 

las arañas y por lo tanto, es ahí que construyen sus telarañas. Para esta observación peculiar 

se sigue la idea de que si tiene mucha telaraña va a ser un año seco y si casi no tiene telarañas 

es porque va a ser un año muy llovedor.  

 Es así como estas telarañas muestran la suerte en el clima que viene para la época 

siguiente. Y como más de un ser vivo que existe en el ekuaro ayuda a su conservación a partir 

de su relación con otro ser como lo son las arañas y cómo así también se relaciona con los 

seres humanos dejando observar la predicción misma de otro ser vivo. 

 A través de las distintas actividades que se tienen en este periodo del año parece ser 

un tiempo en el que las cosas están un poco inmóviles y con esta inmovilidad es que se tienen 

otros rituales que dan pauta a averiguar cuál será la suerte el ciclo siguiente con la ayuda del 

niño dios que es puesto en el contexto natural de Huanímaro a través del nacimiento. 

 Esta temporada tiene sus recorridos que hacen que no olvidar el andar por los cerros. 

De alguna forma estos recorridos se vuelven parte de situaciones específicas y especiales en 

las que como el caso del ir por cosas del nacimiento recuerdan el paso del tiempo en los 

diferentes momentos del año que han sido muy significativos. 

 

• MOVER LA TIERRA PARA QUE RESPIRE (El barbecho).  

Y entonces se borra todo lo ya hecho, no se carga con el pasado 

como un peso, sino que se contempla la vuelta a la tierra como si fuera 

nueva, aunque con el conocimiento continuo y antiguo de todo lo que 

fue, de todo lo que fuimos y de lo que viene (Méndez Escobar, Yessica 

Liliana. 24 de noviembre de 2024. Bitácora de trabajo de campo). 

El objetivo de este apartado es describir las actividades que son llevadas a cabo en las que se 

comienza a percibir el inicio del año agrícola y que por lo tanto se deben ir modificando las 

maneras en que se ordena y se fraccionan los espacios para reconstruirse y volver a la vida. 

El tiempo del barbecho llega para febrero casi siempre a mediados de este mes. Esta 

actividad es con la que se prepara el ciclo siguiente. Se trata de voltear la tierra, esto va 



208 

 

dependiendo de los medios con los que se cuente por el tiempo y espacio, con tractores, mulas 

o bueyes. Los ekuaros más pequeños, los que están con mucha pendiente o algunos por 

tradición es que se trabajan aún con el arado para barbecho, actualmente solo se tienen pocas 

mulas que son las que se utilizan para esta actividad. El arado se pasa sobre la tierra para 

varias cosas en este momento del año ya que ayuda a tener la tierra limpia y lista. 

 Lo primero es con el pico del arado o con la reja con el alma y el embuste es que se 

abre el surco, no para sembrar, si no para que la tierra pueda tener un respiro después de haber 

estado sin algún cultivo. Funciona también para desbaratar los terrones de tierra que 

quedaron con las patas de la caña del maíz que quedaron aún en la tierra secas. Y ayuda para 

dejar suave la tierra, aunque también les ayuda a los pájaros que frecuentan las tierras con 

los gusanos que salen a la luz después de comer lo que haya quedado de patas del maíz o 

algunas otras guías de los cultivos pasados.  

A través de las diferentes prácticas que se van formulando a través del espacio y el 

tiempo entre generaciones es que se tiene un seguimiento de actividades que se deben hacer 

al igual que la técnica con la que se debe realizar. Desde el punto de vista etnoecológico a 

partir de las prácticas es que Toledo y Barrera Bassols (2021) conciben son “actividades 

prácticas que permiten el mantenimiento y la reproducción material de una cultura” (Toledo 

M & Barrera - Bassols, 2021, p. 146). Por tanto, cada una de las actividades que se realizan 

son de una específica a través de la experiencia con el conocimiento sobre el contexto natural 

que es cambiante. 

También se suele meter la rastra que es una rama para rayar para quitar los terrones 

de mayo y luego limpiar otra vez el surco con las mulas para a inicios de abril y mayo se 

preparar para sembrar. 

Actualmente solo se suele pasar una vez con las mulas para barbechar y eso cuando 

más, ya que hay muchas veces que se meten los tractores a hacer esta actividad. Igual pasa 

con las fechas, si bien antes se solía hacer a inicios de mayo, ahora se hace a mediados. 

Es así como el barbecho es necesario para antes de comenzar el ciclo, aunque no es 

la última actividad, es más como un espacio de tiempo en el que se tiende a prepararse para 



209 

 

lo que viene, no es el inicio ni el fin, si no un lapso en el que se observa y siente el tiempo 

para antes de que se inicie y ya habiendo aprendido del ciclo anterior. 

❖ Tiempo de remolinos 

La propagación de la semilla 

La temporada de marzo y abril se conoce por ser la de los vientos fuertes y los calores. Por 

si misma pudiera no significar tanto, pero es muy importante este hecho, ya que es cuando 

se da uno de los momentos más importantes.  

 Dentro de la constitución del ekuaro se figuran varios elementos naturales que le 

forman parte, dentro de estos en las distintas formas en que se percibe el ekuaro, en este caso 

Franco Gaona et al (2016) concibe que “puede formar parte de la vivienda, ya que se 

interrelaciona con el hogar, la troje, la crianza y explotación de ganado, mayor y menor, la 

agricultura y algunas especies forestales” (Franco Gaona et al., 2016, p. 3357). Lo que 

conduce a que hay una gran importancia sobre y desde los árboles que forman parte 

fundamental del ekuaro. 

Por su parte, Moreno Calles (2013) denomina al ekuaro como un sistema agroforestal, 

dentro de lo cual enmarca la importancia de los árboles ya que menciona: “En estos sistemas 

se desarrolla la preservación selectiva de componentes forestales o silvícolas (silvestres), 

principalmente leñosos y perennes” (Moreno Calles & Toledo. M, 2013, p. 376). Dentro de 

esta preservación es importante resaltar los datos siguientes a través de mi andar en el ekuaro 

ya que, no sólo las personas son quienes realizan esta preservación, si no partes del sistema 

como diversos animales, fenómenos del clima y ellos mismos con diversas estrategias.  

Entre el viento y el calor del sol hacen una gran relación que es notoria para quienes 

viven en el ekuaro en esta forma de convivir-se con la naturaleza. Los árboles que existen 

dentro de nuestros espacios suelen secarse y en esta temporada es que cada uno de ellos actúa 

y se forma en este tiempo de una manera en que se asegura de que su existencia siga con vida 

a través de sus generaciones. Semillas volando es lo que más se suele ver. 

 Algunas con lo que parecieran pequeños vellitos que suelen ser como alas que las 

hacen viajar, buscar su espacio, con aletas de ellas mismas, algunas que caen y esperan el 



210 

 

agua para desenrollarse y clavarse solas en la tierra. Algunos más son buenos para los 

animales y cargan con ellas a través de sus cuerpos hasta que su metabolismo las deja caer. 

 Este es un espacio de tiempo en el que se busca el lugar correcto para extenderse, para 

crecer, para formar hogares y para poder seguir existiendo-se. En una relación en la que el 

calor de la temporada hace que secarse para poder liberarse sea más fácil, al igual que el 

viento ayuda a su viaje entre ekuaros, casas que nos deja verlos de vez en cuando y otras más 

nos deja probarlas. 

 Este hecho es muy importante porque para quienes se construyen en el ekuaro una de 

estas semillas que suelen ver volar entre estos meses es la posibilidad de formarse en un árbol 

y estos son la posibilidad del descanso, de un lugar confiable para dejar sus pertenencias entre 

alguna de sus fuertes ramas, de construirse columpios, de tener un espacio de reuniones con 

los amigos, de llevar algún fruto para sus familias, de ser un ser con el que se puede confiar 

para que los niños están con ellos, de encarnarse en ellos al final de la vida y saber-se 

cercanos. 

 Se suele decir que se plantan o se dejan crecer para que sean la sombra de la familia, se 

piensa en las generaciones futuras, así que nos acompaña la voluntad de sabernos cuidadosos, 

de procurar a quienes aún no llegan, pero son parte de nosotros. De trascender entre ellos y 

de que alguien que nos conoce les acompañe.  

 

REFLEXIONES 

Mientras el tiempo avanza, los lugares toman paisajes distintos, para esta temporada 

comienzan a verse sazones y entonces se significan como lugares donde conectar y ver-se de 

maneras profundas y personales a través de la comunidad entera.  

 El orden del tiempo si bien se sigue a través de un orden de enero hasta diciembre en 

el ekuaro se suele separar en distintas dimensiones a través de etapas en las que se van 

generando distintos fenómenos sobre el clima y lo que estos transforman en el entorno natural 

y las cosechas. Es así como esta temporada se va gestando a través de las maduraciones y las 

secas en la tierra. 



211 

 

 De una forma aún mayor de la que ya se establece para la vida, las familias en esta 

época del año suelen trabajar menos en la tierra, pero esto implica que se tiene un trabajo 

aparte. La mayor parte de las personas que han vivido en el ekuaro solían aunque aún pasa 

ser obreros, albañiles y panaderos, lo cual les ayudaba siempre a poder trabajar en el 

municipio y conseguir vivir en el ekuaro de una forma segura y con el suficiente tiempo. El 

ekuaro es una manera de vivir en el espacio natural en el que se establecen las personas, sin 

embargo, el tener un trabajo aparte funciona para poder sustentar a toda una familia. 

 Cada uno de los frutos y cosechas del ekuaro para esta época se vuelve evidente que 

aportan de manera cíclica, es decir, cada elemento se mantiene en función a otros y se aportan 

y complementan para mantenerse viviendo y encontrando el equilibrio que les permite ser y 

estar. 

 Los caminos y veredas se comienzan a saber, oler y distinguir de formas que son muy 

especiales y específicas para quienes viven el ekuaro ya que el cerro se vuelve en el lugar 

ideal para convivir y ya de regreso mantenerse pendientes de la luna, de que sea el tiempo 

correcto de su maduración para que o de estar maciza poder cortar maderas que durarán por 

siempre y maíces que se mantendrán sanos. 

 Se existe desde sentires en los que se conectan unos seres con otros hasta poder saber 

cómo están las mazorcas, si es su tiempo o se deben dejar reposar un poco más en el suelo, 

se siente el viento y se sabe lo que este dice mientras transporta sus propios mensajes. Estas 

sensaciones se van desarrollando, aunque se sostiene desde la niñez y se va aprendiendo 

desde estos primeros tropiezos entre surcos, la manera en la que deben hacerse los toros y las 

formas en que se da el don de tener buena mano para poder producir la mano del sembrador 

y la caña en forma de la cruz que siempre se mantiene protegiendo y cuidando-nos. 

 El espacio y el acto de cocinar se vuelve en transformaciones y recetas en las que se 

esconden los remedios para los males del cuerpo y el alma. Es un repertorio de olores, sabores 

que ayudan al cuerpo a descansar y tener energías para la mejora de la persona. Desde luego, 

este es el espacio en el que se transforman en su mayoría de veces los frutos del ekuaro y el 

cerro, aunque se genera el pensar de su ayuda desde el surco, desde ver cuáles son las mejores 

hojas para los tamales, las mazorcas para el pozole y cuáles son las mejores calabazas para 



212 

 

hornearla. De distintas formas: hombres, mujeres, niños y niñas aportan y apoyan este 

sistema. 

 Para iniciar el nuevo año se contempla un tiempo del que no se es, del que no se hace, 

sino que se observa. Cada una de las predicciones son fundamentales para poder tener una 

conexión nueva entre las personas y el clima como los 12 primeros días de diciembre después 

de hacerle el arrullo al Niño Dios entre los elementos del paisaje que componen al ekuaro y 

que lo vuelven parte de estas señales en las que el buen y mal temporal relucen. La flora en 

sus conexiones con la fauna como la chicalote con las arañas anuncian lo mal que estará el 

temporal llenando de telaraña a esta planta que es considerada algunas veces como maleza y 

que en realidad se vuelve en un indicador de vida. Al igual que la fauna se conecta con el 

cielo diciendo desde donde inicia el año como los bueyes lo suelen hacer, aunque en la 

interpretación de las personas ha dejado de saberse, seguramente aún se conecten entre ellos 

para decirse un mensaje del que no sabré. 

 Al final del ciclo, aunque poco después de que el año inicie se comienza a preparar la 

tierra para borrar el ciclo pasado sin olvidarlo, dejándolo en blanco para que con lo que se 

aprendió del tiempo se pueda volver a la vida. Las semillas de los árboles comienzan a caer 

desenvueltas por el calor para volar con el viento. Entonces se vuelve la mirada a las nubes 

de los cerros y a la forma en la que los pájaros y las cigarras anuncian sus cantos a lo divino.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



213 

 

REFLEXIONES FINALES 

¿Y si siempre funcionó?, ¿y si siempre es así como ha 

funcionado la vida?, ¿y si el mundo es más especial de lo que nos han 

hecho creer?, ¿y si lo único que se necesitaba era creer? creer en las 

nubes, caminar al cerro, sentir el viento, ver la luna, cuidar y cuidarnos 

entre las semillas ¿Y si de eso iba todo?, sabernos de la tierra, la lluvia 

y el maíz, de escuchar y escribir, de tejer y tenernos, de saber que 

siempre nos hemos mantenido de pie aquí, entre surcos y veredas. 

(Méndez Escobar, Yessica Liliana. 26 de julio de 2024. Bitácora de 

trabajo de campo). 

El ekuaro a través del tiempo ha tenido expresiones y comprensiones desde las distintas 

personas, seres y lugares que han estado formando parte de esta investigación y de la vida 

misma que se han interrelacionado logrando avanzar hasta poder escucharles. Se comprende 

que son formas como se apropian las personas de la naturaleza y cómo esta se apropia de 

ellas formando vínculos estrechos que sobresalen entre la piel y el alma, los cerros y la casa. 

Desde el inicio de este trabajo de investigación resultaron situaciones de las que se 

decía ya no existía el ekuaro, ya nadie parecía formarle parte, los caminos se han comenzado 

a llenar de yerba, de no tener sentido las plantas que le pisan, de que los animales ya no 

tengan conversaciones con los humanos o al menos eso creía. Después de poder estar más 

pendiente de este sistema, he visto las nubes volver a los cerros, de llenar de bendiciones a 

las semillas y que la buena mano de quienes cultivan salga a relucir y parecen no irse. 

La mayor parte de personas que dieron cuenta de las historias y experiencias a través 

de su práctica personal de quienes se ha llenado este trabajo de investigación son personas 

mayores y de las que había un patrón particular en una mayoría. Sus hijos y nietos no suelen 

saber estas historias ni trabajan el ekuaro de esta manera a partir de la que se concibe de una 

forma particular de existir. La trascendencia es poca en este sentido de la praxis, sin embargo, 

muchos de ellos, aunque ya no pueden ir a sembrar o tener las distintas actividades de cultivo 

como solían hacerlo o incluso sin poder ir al campo siguen sintiendo el viento, cuidando la 

luna y observando las nubes por lo que su cosmovisión y conjunto de conocimientos se 

mantiene a través de su memoria aún. 



214 

 

Es así como se demuestra que el kosmos y el corpus como dos de los tres pilares de 

este sistema se mantiene mientras que a través de la llegada de nuevas técnicas e incluso 

cultivos, la praxis se vuelve más dinámica y puede llegar a cambiar, sin embargo, el ekuaro 

sigue con vida. 

Otra de las cuestiones que en el presente ha cambiado para este sistema es que, con 

el entendimiento de que la persona, la casa y el cerro se mantienen en continua conexión a 

través de las prácticas han ido modificándose y ha traido consigo que estos tres elementos 

centrales del ekuaro se encuentren menos conectados. 

A través de la problematización de este hecho concurrente dentro de la actualidad 

tomado incluso por varios autores como una pérdida de este sistema y puesto en contexto por 

Toledo y Barrera Bassols (2009) de la siguiente forma “el mundo contemporáneo se 

encuentra en el fondo de una severa crisis de diversidad natural y cultural. Ambas 

diversidades se encuentran amenazadas por las mismas causas: las tendencias de progreso y 

modernización” (Toledo M & Barrera Bassols, 2009, p. 191). Bajo el sistema capitalista, 

otros sistemas como este caso del ekuaro no se contemplan.  

Las personas con las que pude tener entrevistas demostraban distintas actitudes a 

través de las que quienes aún se dedican al campo en una gran parte se sentían tristes, 

preocupadas o decepcionadas de que el ekuaro y los mensajes que tomaban de las nubes, las 

aves u otros seres ya no fueran verdad. Uno de los más grandes aprendizajes que pude obtener 

entonces fue por el señor Cecilio quien me dijo con tranquilidad: “TODO LO NACIDO 

TIENE QUE MORIR” (Cecilio, 97 años, Otates, Huanímaro, Gto). Los cambios son 

procesos naturales y debo entenderlos así ya que los lugares que he conocido, las personas y 

su forma de relación con la naturaleza, lo que eran es probable que no puedan constituirse de 

la manera en que antes lo hacían, pero no dejan de ser ni estar, si no que se implican de nuevas 

y distintas formas. 

Por su parte la cultura p’urépecha es el pilar fundamental dentro del ekuaro desde su 

estructura en la que se reconoce una predominancia en cuento a palabras, prácticas, historias 

cargadas de símbolos que generan un conjunto de conocimientos a través de las creencias de 

las que se ve permeado entre las personas, sus elementos y fenómenos reconocidos a través 

de la naturaleza y su arraigo con ella. 



215 

 

 Dentro de la zona en la que se establece el ekuaro como una forma de existir en el 

mundo y la vida es importante la zona en la que se mantiene y persiste como parte de los 

cerros y las laderas, en los que existen seres y espacios que conllevan una cosmovisión 

p’urépecha que requieren de estos espacios y en los que han establecido su territorio a través 

de relaciones estrechas positivas y negativas que conllevan a la composición de estos seres y 

las personas que le son parte. 

 Las implicaciones que tiene el ekuaro entendiéndolo a través de un entorno 

biocultural es también esta forma en la que pude visualizar los distintos enlaces y lo complejo 

que es la formación del mundo a través de una perspectiva en la que distintos seres en sus 

condiciones y lugares se ven interrelacionados y construyendo un lugar en el que se busca el 

bien común de todos a través del equilibrio. 

Los sistemas tradicionales son ricos en mucha información que la población local 

comparte de manera oral y que generación con generación se va haciendo cada vez más o 

menos propia. Tal como menciona Franco Gaona et al (2016) sobre estos sistemas 

“actualmente actúan como repositorios de biodiversidad local, por la existencia de una 

mezcla dinámica de especies nativas útiles” (Franco Gaona et al., 2016, p. 3367). Dentro de 

este contexto es importante la forma en que en realidad estas especies no sólo se ven 

complejas en sus variedades si no en sus composiciones anímicas y emocionales ya que son 

tomadas en cuenta de formas en las que son seres sintientes y por tanto se les cuida como 

parte del entorno en el que se comparte la vida. 

No se puede quitar la importancia que tienen como lugares que poseen resistencia y 

adaptabilidad ante los procesos históricos y que por ello han logrado “mantener una 

continuidad de elementos prehispánicos con los modernos, de cuyo estudio es factible 

realizar comparaciones tecnológicas, ecológicas, culturales y más” (Franco Gaona et al., 

2016, p. 3363). Atendiendo así bajo los criterios de la cultura fenómenos tan complejos como 

los que se han presentado aquí haciendo utilización de símbolos religiosos con un sentido de 

lo agrícola.  

Bajo el tema de las técnicas corporales como las que se han mostrado como parte 

fundamental del ekuaro como parte de la siembra, el trabajo en el surco y el trabajo en casa 

desde la cocina tradicional también es cierto que como menciona López Austin (2004) “las 

concepciones relativas al cuerpo humano en culturas antiguas formaban parten de un sistema 



216 

 

ideológico; que dicho sistema se integraba a otros para formar una cosmovisión” (López 

Austin, 2004, p. 16). Por lo que no se separa la corporalidad de los componentes del sistema 

de vida, si no que les formaba parte y es así como se reconoce también el valor del cuerpo 

humano en sus implicaciones ante fenómenos naturales que puedes ser susceptibles a peligros 

que, por ende, afectaran a todos los componentes.  

Las actividades de protección en época de lluvia en el ekuaro son una clara muestra 

de la implicación del cuerpo y la vida no distanciada de su medio para el cuidado de este. 

Siendo un constante el sentir y el escuchar a los distintos elementos de la naturaleza con un 

valioso contenido ecológico y biocultural del que poco se habla en la época moderna y que 

contienen un gran conocimiento sobre el entorno biocultural que les forma parte. 

El complejo k-c-p que considera la etnoecología como parte de este trabajo abrió la 

puerta a distintas formas en las que se presentan las actividades, conocimientos y creencias, 

aunque al ir conscientemente identificando cada una de estas es difícil separar unas de otras 

esferas de la práctica, cosmovisión y corpus. Ya que tal como supone esta visión del mundo, 

todo tiene relación, importancia e impacto con los otros y es por ello por lo que dentro de 

estos tres componentes se señalan cada una de estas áreas, pero también se ven y se exponen 

de una forma interrelacionada al ser parte la una de la otra. 

La búsqueda y el encuentro con lugares especiales que señalan y delimitan más allá 

de lo geopolítico fue fundamental para poder comprender que el espacio es establecido desde 

fuerzas, puntos físicos y simbólicos dentro de los que las personas tienen espacio, lugar y 

donde no lo tienen. También una de las grandes particularidades sobre estas delimitaciones 

espaciales con relación simbólica es que no sólo se basan en lugares ocupados por seres, sino 

que también parecen tener horas especiales y fechas en las que aparecen y entonces se vuelve 

en una delimitación que tiene que ver con el espacio y el tiempo en su conjunción. 

De igual forma cada uno de estos seres parecen tener una forma de operar dentro de 

la vida en la que sus movimientos y fuerzas pueden ser prevenidas con distancia en tiempo y 

espacio. Aunque también se vuelve particular la forma en la que algunos de estos parecen 

tener no sólo la ocupación de un lugar, sino que también recorren caminos en los que se 

significan historias importantes. 

Las señales de vida no solo están dadas por seres y las personas, sino que hay distintos 

seres como la fauna, las nubes, los vientos y la luna que anuncian a través de distintas formas 



217 

 

en las que por lo menos dos acciones pude identificar. La primera es que las personas han 

aprendido a identificar las señales de lo que algunas especies de fauna piden a dios o saben 

interpretar distintos tipos de vientos, nubes y lunas que significan y distinguen mensajes 

especiales desde su comportamiento habitual y su relación con dios o el cosmos. La segunda 

es que también los seres se comunican con las personas y a través de estos mensajes es que 

se interpreta con lo que se quiere decir a las personas. 

Las fiestas y celebraciones a través del año son simbólicas e importantes para una 

buena relación desde el alma con el cosmos y también se puntualiza a través de las emociones 

ya que hay una repercusión sobre todo en estas. Dentro de la interacción que se mantiene por 

la fe es que se generan sentimientos y aproximaciones a un estado de plenitud o de tristeza 

ante las situaciones dadas en el ciclo en el que se está. 

Los signos cargados de símbolos que atraviesan al ekuaro con la religión que es lo 

más contenido forman una manera de protección ante desastres y es así como también forman 

parte de esta estructura simbólica en la que se le concede desde las emociones poder sobre 

las personas que son quienes sienten e interpretan incluso como la mano del sembrador, su 

buena existencia dentro del surco. 

A pesar de que a través de las dos grandes temporadas del año de secas y lluvias son 

muy distintas, cada persona en la familia tiene labores específicas en las que se colabora y se 

significa una parte de todo el trabajo que conlleva existir de esta forma. Es así como se 

reparten funciones especiales igualmente fundamentales.  

Cada uno de los espacios tanto del ekuaro como de la casa se vuelven complejos tal 

como el caso de la cocina en la que se depositan los remedios del cuerpo y el alma para las 

posibles situaciones que sucedan y con ello es que se construye una relación importante 

también con lo que se construye desde la persona con su conocimiento del entorno que le 

forma parte desde lo que se ve, huele y camina a través de estas diversas temporadas. 

El ekuaro a través de este trabajo ha dejado que de alguna forma pudiera acceder a él 

de una manera especial en la que no sólo me ha impactado por su importancia. Si no que he 

podido observar cada uno de sus puntos desde los que aún pude escuchar o incluso ver, pero 

también fue notorias sus pérdidas dentro de un lugar donde se ha comenzado a usar sus tierras 

para otros cultivos como es el caso del agave azul o que ha presenciado la migración de 

quienes podrían tener la fuerza para sostenerle. 



218 

 

Su pérdida en esta medida figura como lo menciona Franco Gaona et al (2016) porque 

“estas unidades no se encuentran dentro del alcance o interés de los programas 

gubernamentales” (Franco Gaona et al., 2016, p. 3360). No se tienen políticas públicas ni 

siquiera a nivel municipal que ayuden o procuren este sistema.  

Sin embargo, dando cuenta de todo lo que estaba conllevando tener esta información 

sobre el ekuaro y su complejidad es que me vi en diversas tareas que me propuse a manera 

de no sólo mostrarlo a los demás, si no a mí también lo mucho que de él aún se puede acceder.  

A través del año 2024 es que pude tener participaciones municipales primero con una 

exposición fotográfica de lo que al inicio de este trabajo para mí eran los “rastros del ekuaro” 

y así fue como se llamó. Una serie de 14 fotografías donde se mostraba y escribía sobre lo 

valioso del paisaje endémico trabajado por las personas desde el ekuaro. 

Figura 65 

Exposición fotográfica “Los rastros del ekuaro”. 

 

Nota. Fotografías mostradas en la exposición “los rastros del ekuaro” frente a casa de cultura, al lado del jardín 

principal de Huanímaro, Gto. Fuente: Méndez Escobar Yessica Liliana. 22 de febrero de 2024. 

Por último movida por la idea de la resistencia campesina, comencé a investigar sobre 

lo que Toledo y Barrera Bassols (2021) observan dentro de las resistencias actuales como 



219 

 

proyectos agroecológicos en los que se ha devuelto la idea de ferias del maíz, tianguis o 

mercados orgánicos (Toledo M & Barrera - Bassols, 2021). Por lo que para el 22 de 

septiembre de 2024 realicé en el municipio una exposición llamada: “la riqueza de nuestra 

tierra. Exposición de la diversidad del ekuaro” en la que pude reunir especies cultivables y 

comestibles silvestres de distintas localidades como: Los Otates, La Tinaja, San Cristóbal de 

Ayala, San Juan Grande y de la cabecera municipal, algunos artesanos, cocineras 

tradicionales y una serie de 20 fotografías en las que se podía observar las distintas fases del 

ekuaro para obtener lo que se podía observar cómo resultados. De esta forma es que se dio 

una especie de intercambios a través de la que varios campesinos se interesaron por este 

evento y por traer de nuevo lo que muchos ya no habían visto hace años andando entre el 

cerro y buenas cosechas pero que aún se mantiene. 

Figura 66 

Exposición y muestra “la riqueza de nuestra tierra” sobre productos del ekuaro. 

 

Nota. Fotografía de exposición: “La riqueza de nuestra tierra. Exposición de la diversidad del ekuaro”. 

Huanímaro, Gto. Fuente: Méndez Escobar Yessica Liliana. 22 de septiembre de 2024. 



220 

 

“Cada uno de los que llamamos productos tiene esencia, raíz y memoria, como cada 

uno y una de nosotras, a través de ellos es que han pasado grandes fenómenos que a la par de 

hacerlos crecer, nos han devuelto ese favor como una forma de cuidarlos y protegerlos a 

través del tiempo, de los rituales y observaciones que se ha realizado para que hoy puedan 

ser expuestos aquí. Somos parte de ellos y ellos de nosotros, es así como podemos apreciar 

la manera en que para tenernos y tenerlos se construye una forma de vivir en la que el tiempo, 

la naturaleza y la cultura se conjuntan y nos forman” (Méndez Escobar, Yessica Liliana. 22 

de septiembre de 2024. Discurso inaugural de la exposición. “La riqueza de nuestra tierra”. 

Huanímaro, Gto). 

No sé aún cual es el destino final del ekuaro ya que no depende de mí. Tal vez ya 

tenga algunos planes o en algún momento se vea obligado a ceder. Aunque no dudo que a 

través de la memoria de cada elemento que le forma parte, seguirá vivo, aunque no sea de la 

manera de antes como cada generación parece recordarlo. Pero espero poder convivir y 

ayudar desde el poco lugar y espacio que mantengo tratando de cuidar cada una de las vidas 

y almas que le forman parte como trate de hacerlo en cada palabra de este trabajo de 

investigación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



221 

 

REFERENCIAS: 
Figura 67 

Listado de personas que colaboraron dentro de este trabajo de investigación. 

PERSONAS QUE COLABORARON CON SUS EXPERIENCIAS DENTRO DE ESTE 

TRABAJO DE INVESTIGACIÓN 

N. 

persona 

Nombre Edad Lugar de origen  Personas 

fallecidas 

1 Antonio Soto Roa 73 Salitre, Valle de 

Santiago, Gto 

 

2 Gabriel López 80 San Cristóbal de 

Ayala, Huanímaro, 

Gto 

 

3 Rodolfo Razo 72 Huanímaro, Gto 
 

4 Miguel Ángel Méndez Martínez 50 Huanímaro, Gto 
 

5 Manuel Robledo Arredondo 50 Huanímaro, Gto 
 

6 Juan Carlos Ruíz Vera 
 

Huanímaro, Gto 
 

7 Valentina Rangel Jiménez  
 

San Cristóbal de 

Ayala, Huanímaro, 

Gto 

 

8 Cecilio Espinoza Acosta 96 Huanímaro, Gto 
 

9 Ma. Trinidad Cabrera Ochoa 84 Huanímaro, Gto 
 

10 Ma. Elena Escobar Cabrera 63 Huanímaro, Gto 
 

11 Ramón Soto Robles 
 

Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

12 Bernardo Segoviano Ledezma 
 

Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

13 Filemón Razo Fonseca  
 

Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

14 Eduardo 
 

Otates, Huanímaro, 

Gto 

 



222 

 

15 Juan Ledezma Espinoza 
 

Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

16 Raymundo Acosta 
 

Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

17 Rómulo Acosta Chávez 56 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

18 Ramiro García 80 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

19 José Amézquita Figueroa 54 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

20 Catarino Acosta Ceballos 86 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

21 Luis Fernando Razo Fonseca 61 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

22 Juan Acosta Escobar 74 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

23 Efraín Luna Sandoval 63 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

24 Manuel Guerrero Chávez  52 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

25 Transito Amézquita 74 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

26 Ernesto Acosta 
 

Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

27 Juan Delgado Mendoza 70 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

28 Santiago Razo 68 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

29 Samuel Alvarado Orozco 69 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 



223 

 

30 Raúl Guerrero Acosta 72 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

31 José Jacobo Piceno 62 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

32 Eduardo Rosales Razo 62 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

33 Ma. Luz Rosales Acosta 60 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

34 Ramona Álvarez Figueroa 75 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

35 Ma. Rosa Borja Acosta 66 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

36 Adelaida Ceballos 64 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

37 Ma. Guadalupe Aguilera Jaime 84 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

38 Hermilio Vargas Sandoval 83 Huanímaro, Gto Fallecido 

39 Josefa Saldaña Contreras 85 Huanímaro, Gto 
 

40 Juan Rosales  66 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

41 Alfredo Ledezma  87 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

42 Jesús Amézquita 51 Otates, Huanímaro, 

Gto 

 

43 Francisco Javier Campos Méndez 52 Huanímaro, Gto 
 

44 Erasmo Contreras González 72 Huanímaro, Gto 
 

45 Baudelio Méndez Salazar 65 Huanímaro, Gto 
 

46 José Dolores Mejía Martínez 62 Paso de Cobos, 

Huanímaro, Gto 

 

47 Benjamín 
 

Huanímaro, Gto 
 



224 

 

48 José Vaca 76 Huanímaro, Gto 
 

49 Norberto Rangel González 80 Huanímaro, Gto 
 

50 Ma. Efigenia Escobar Cabrera 56 Huanímaro, Gto 
 

51 Alejandro López Ávila 
 

Huanímaro, Gto 
 

52 Simón Negrete 
 

Huanímaro, Gto 
 

53 Félix Chacón Zavala 70 Huanímaro, Gto 
 

54 Mercedes Chacón Zavala 
 

Huanímaro, Gto 
 

55 Patricia Rangel. 
 

Huanímaro, Gto 
 

56 Trinidad Escobar Alcantar. 
 

Huanímaro, Gto Fallecido 

57 Margarito Méndez González 
 

Huanímaro, Gto Fallecido 

58 Mariano Sandoval Rivera  77 San José de Ayala, 

Huanímaro, Gto 

 

59 Juan Robledo  
 

Huanímaro, Gto Fallecido 

60 Jacobo Vargas  
 

Huanímaro, Gto 
 

61 Cipriano Méndez Martínez  48 Huanímaro, Gto 
 

62 José Salvador Manuel Méndez 

Martínez  

47 Huanímaro, Gto 
 

63 Adolfo Escobar Cabrera  66 Huanímaro, Gto 
 

64 M. Esther Escobar Cabrera 52 Huanímaro, Gto 
 

65 Miguel Ángel Méndez Escobar 25 Huanímaro, Gto 
 

Nota. Cada uno y una de las personas que se incluyen dentro de esta lista colaboraron de una forma fundamental 

para el entendimiento de lo que el sistema del ekuaro es y cómo vive a través de estas personas. Fuente: Méndez 

Escobar Yessica Liliana. Realizado: 7 de mayo de 2025. 

 

 

 

 

 

 

 



225 

 

Referencias textuales: 

Alarcón Cháires, P. (2008). ETNOECOLOGÍA DE LOS INDÍGENAS  P’URHÉPECHA  Una guía 

para el análisis de  la apropiación de la naturaleza. 

Argueta Villamar, A., & Castilleja González, A. (2018). Los P’urhepecha, un pueblo renaciente. 

Universidad Nacional Autónoma de México - Centro Regional de Investigaciones 

Multidisciplinarias - Juan Pablo Editor. 

Ávila García, P. (1996). ESCAZES DE AGUA EN UNA REGIÓN INDÍGENA. El caso de la Meseta 

Purépecha. El Colegio de Michoacán. 

Báez-Jorge, F., Carlos Vilcapoma, J., Alcántara Rojas, B., Milanezi, G., Narváez Vargas, A., 

Rivera Domínguez, L., Águeda Méndez, M., Granados, B., Barajas, R., & Kato, T. (2013). 

CUERNOS Y COLAS. ReƲexiones an torno al demonio en los andes y mesoamérica. 

Fondo Editorial de la Asamblea Nacional de Rectores. 

Barros, C. (2021). Usos y consumos: Milpa, comida y soberanía alimentaria. En MILPA: 

PUEBLOS DE MAÍZ Diversidad y patrimonio biocultural de México (pp. 231-253). 

SECRETARIA DE CULTURA - INSTITUTO NACIONAL DE ANTROPOLOGÍA E HISTORIA - 

GOBIERNO DEL ESTADO DE MÉXICO. 

Bautista Cabrera, S. (2017). LOS EQUILIBRIOS DEL UNIVERSO: RITUALIDAD Y COSMOVISIÓN 

EN EL CARNAVAL ÑUHU DE CRUZ BLANCA [Maestro en estudios mesoamericanos]. 

Universidad Autónoma de México. 

Blanco, M. (2012). Autoetnografía: Una forma narrativa de generación de conocimientos. 

Andamios, 9(19), 49-74. 

Boege, E. (2008). El patrimonio biocultural de los pueblos indígenas de México. Instituto 

Nacional de Antropología e Historia - Comisión Nacional para el Desarrollo de los 

Pueblos Indígenas. 



226 

 

Boege, E. (2021). El sistema milpa y el patrimonio biocultural de los pueblos indígenas y 

comunidades campesinas equiparables de México. En MILPA: PUEBLOS DE MAÍZ. 

Diversidad y patrimonio biocultural de México (pp. 176-199). SECRETARIA DE 

CULTURA - INSTITUTO NACIONAL DE ANTROPOLOGÍA E HISTORIA - GOBIERNO DEL 

ESTADO DE MÉXICO. 

Calderón de Rzedowski, G., Rzedowski, J., Instituto de Ecología A.C, & Centro Regional del 

Bajío. (2004). FLORA DEL BAJÍO Y REGIONES ADYACENTES. MANUAL DE MALEZAS DE 

LA REGIÓN DE SALVATIERRA, GUANAJUATO. CONABIO - INSTITUTO DE ECOLOGÍA 

A.C - CONACYT. 

Calixto Rojas, M. (2022). Pulso autoetnográƱco: La urgencia de un enfoque afectivo para la 

antropología social. En ETNOGRAFÍAS AFECTIVAS Y AUTOETNOGRAFÍA «TEJIENDO 

NUESTRAS HISTORIAS DESDE EL SUR» (pp. 57-69). Investigación y Diálogo para la 

Autogestión Social. 

Camacho Benavides, C. I. (2023). ÉTICA ETNOBIOLÓGICA EN EL MÉXICO CONTEMPORANEO. 

En ETNOBIOLOGÍA A LA MEXICANA Métodos, coonsejos y lineamientos selectos de 

campo (pp. 9-24). El Colegio de Michoacán. 

Castillejos López, W., & Santos Cervantes, C. (2018). El sincretismo como estrategia de 

pervivencia de las lenguas originarias en México. Revista de Geografía Agrícola -, 61, 

180-200. https://doi.org/dx.doi.org/10.5154/r.rga.2018.61.10 

Castro Gutierrez, F. (2016). La colonización del pasado: Pénjamo y la memoria del 

poblamiento de las fronteras novohispanas. Revista de historia colonial 

latinoamericana Instituto Colombiano de Antropología e Historia, 11. 

Cedeño Nicolás, J. (1998). COSMOLOGÍA Y ARQUITECTURA. EL CASO DE LA CULTURA DE 

LAS MESAS. DIMENCIÓN ANTROPOLÓGICA, 12(5), 8-48. 



227 

 

Corona, J. (1986). Mitología Tarasca. SEP - MICH. 

Crespo Oviedo, L. F. (2021). MILPA, pueblos de maíz. La visión plastica. En MILPA: PUEBLOS 

DE MAÍZ Diversidad y patrimonio biocultural de México (p. 291.311). SECRETARIA DE 

CULTURA - INSTITUTO NACIONAL DE ANTROPOLOGÍA E HISTORIA - GOBIERNO DEL 

ESTADO DE MÉXICO. 

Eliade, M. (1991). MITO Y REALIDAD. Editorial Labor S.A. https://archive.org/details/eliade-

mircea.-mito-y-realidad-1963-1991/page/n105/mode/2up?view=theater 

Espinoza Pineda. (2001). El espacio en mesoamérica: Una entidad viva. Cuicuilco - Escuela 

Nacional de Antropología e Historia, 8(21), 41-67. 

Flores Cabañas, B. S. (2013). LA FIESTA PATRONAL DEL PUEBLO SAN PEDRO XALOSTOC. Eje 

de la identidad de los pobladores [Licenciatura en sociología]. Universidad Autónoma 

de México - Facultad de Ciencias políticas y sociales. 

Franco Gaona, A., Cruz León, B., Sangerman Jarquín, D., Juárez Sánchez, J. P., & Ramírez 

Valverde, G. (2016). El Ekuaro: Un sistema agroforestal tradicional michoacano. 

Revista Mexicana de Ciencias Agrícolas, 16, 3357-3370. 

Gallardo Ruíz, J. (2008). HECHICERÍA, COSMOVISIÓN Y COSTUMBRE: UNA RELACIÓN 

FUNCIONAL ENTRE EL MUNDO SUBJETIVO Y LA PRÁCTICA DE LOS CURADORES 

P’URÉPECHA [Doctorado]. El Colegio de Michoacán. 

García Martínez, C. E. (2020). CRÓNICAS DE LA LLUVIA Leyendas de los pueblos indígenas 

sobre el agua, los manantiales y los ríos. Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas. 

Garibay Velasco, R. M. (2021). Maíz, milpa y agrobiodiversidad. En MILPA: PUEBLOS DE MAÍZ 

Diversidad y patrimonio biocultural de México (pp. 119-141). SECRETARIA DE 

CULTURA - INSTITUTO NACIONAL DE ANTROPOLOGÍA E HISTORIA - GOBIERNO DEL 

ESTADO DE MÉXICO. 



228 

 

Garrido Rojas, D. (2013). Etnoecología P’urépecha, una aproximación al complejo Kosmos-

corpous-praxis (K-C-P) desde la tradición musical. Universidad Autónoma de México. 

González, P. (2004). Geografía Local Del Estado de Guanajuato (1era reimpresión). EDITORIAL 

LA RANA - Instituto Estatal de Cultura de Guanajuato. 

Guerrero Cervantes, J. E. (2010). Huanímaro. Colección de Monografías Municipales de 

Guanajuato. Gobierno del Estado de Guanajuato. Secretaría Tecnica. 

Guerrero Martínez, F. (2022). Yaltsil. Vida, ambiente y persona en la cosmovisión tojol-ab’al 

(1era ed.). Lenguas del sur - Centro de Investigaciones Multidiciplinarias sobre 

Chiapas y la frontera sur - Universidad Autónoma de México. 

Hernández Hernández, C. (2009). Buenas prácticas en cartografía participativa. Fondo 

Internacional de Desarrollo Agrícola (FIDA). 

Iwaniszewski, S. (2001). Ciclos lunares en Tikal. Cuicuilco - Escuela Nacional de Antropología 

e Historia, 8(21), 89-112. 

Jiménez Moreno, W. (1984). La colonización y evangelización de Guanajuato en el siglo XVI. 

Cuadernos americanos. 

Jiménez Moreno, W. (2020). Brevísimo resumen de historia antigua de Guanajuato. La Rana. 

Licona Valencia, E., & Pérez Pérez, I. (2020). Bendición de Semillas. Ritual Agrario Religioso. 

FONCA - Secretaria de Cultura. 

Lizardi, M. (1878, diciembre 12). Erección del pueblo de Huanímaro. Gobierno constitucional 

del estado libre y soberano de Guanajuato, 13. 

López Austin, A. (2004). CUERPO HUMANO E IDEOLOGÍA. Universidad Autónoma de México - 

Instituto de Investigaciones Antropológicas. 



229 

 

Martínez González, R. (2018). CUIRIPU: Cuerpo e imagen corporal entre los antiguos 

purépechas de Michoacán. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de 

Investigaciones Históricas. 

Martínez Ocaranza, R. (2001). LITERATURA INDÍGENA (Ofelia Cervantes Vda. de Martínez 

Ocaranza-Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo). Colegio Primitivo y 

Nacional de San Nicolas de Hidalgo. 

Milanezi, G. (2016). El Diablo en la Cosmovisión de los Nahuas de Cuetzalan, Sierra Norte de 

Puebla. DIMENCIÓN ANTROPOLÓGICA, 66(23), 38-63. 

Moreno Calles, A. I., & Toledo. M, V. (2013). Los sistemas agroforestales tradicionales de 

México: Una aproximación biocultural. Scielo, 91(4). 

Moreno-Calles, A. I., Toledo, V. M., & Casas, A. (2013). Los sistemas agroforestales 

tradicionales de México: Una aproximación biocultural. Botanical Sciences, 91(4), 

375-398. 

Ojeda, L., & Dávila, C. A. (2015). La cocina tradicional indígena de Michoacán. Diálogo, 18(1), 

46-66. 

Palerm, Á. (1997). LA PERSISTENCIA Y EXPANSIÓN DE SISTEMAS AGRÍCOLAS 

TRADICIONALES: El caso del huamil en el bajío mexicano. Monograf. Jard. Bot. 

Córdoba, 5, 121-133. 

Paredes Martínez, C. S. (2017). Al tañer de las campanas. Los pueblos indígenas del antiguo 

Michoacán en la época colonial (1era ed.). CIESAS - Comisión Nacional para el 

Desarrollo de los Pueblos Indígenas. 

Pérez Martínez, H. (1998). LA FIESTA EN MÉXICO. En MÉXICO EN FIESTA. El Colegio de 

Michoacán - Secretaria de Turismo. 



230 

 

Riva Palacio, V., Arias, J. de D., Chavero, A., Olavarría, E., Vigil, J. M., & Zárate, J. (2000). 

MÉXICO a través de los siglos: Vol. I. OCEANO. 

Rodríguez Aguilera, M. Y. (2020). Senti-pensando la antro´pología: Mi experiencia y 

contradicciones en el pensar-hacer. En Antropologías feministas en México: 

Epistemologías, éticas, prácticas y miradas diversas (pp. 415-430). Universidad 

Autónoma Metropolitana - Universidad Autónoma de México - Bonilla Artigas Editores. 

Toledo M, V., Alarcón Cháires, P., & Barrera Bassols, N. (2018). ETNOECOLOGÍA 

MESOAMERICANA Antología de publicaciones 1980-2018. Etnoecología. 

Toledo M, V., & Barrera - Bassols, N. (2021). La milpa, matriz de la memoria biocultural de 

Mesoamérica. En MILPA PUEBLOS DE MAÍZ. Diversidad y patrimonio biocultural de 

México (pp. 146-171). SECRETARIA DE CULTURA - INSTITUTO NACIONAL DE 

ANTROPOLOGÍA E HISTORIA - GOBIERNO DEL ESTADO DE MÉXICO. 

Toledo M, V., & Barrera Bassols, N. (2009). La memoria biocultural: La importancia ecológica 

de las sabidurías tradicionales. Icaria Editorial Perpectivas agroecológicas - Junta de 

Andalucía consejería de agricultura y pesca. 

Turner, V. (2013). La selva de los símbolos. Aspectos del ritual ndembu (5ta ed.). Siglo XXI 

Editores. 

Valverde, E., Morales, T., & Moser Marlett, C. (2023). SUEÑOS DE VUELO EN CUATROCIENTAS 

VOCES. Métodos y experiencias en etno-ornitología en México y más allá. En 

ETNOBIOLOGÍA A LA MAEXICANA. Métodos, consejos y lineamientos selectos de 

campo (pp. 293-322). El Colegio de Michoacán. 

Velásquez Gallardo, P. (1978). Diccionario de la lengua phorhépecha. Fondo de Cultura 

Económica. 

 


