


La danza es una de las expresiones tradicionales más importantes 
del estado de Guanajuato, tanto por su variedad como por su 
relación con hechos históricos de gran importancia identitaria, 
local y regional. Tales representaciones contienen un argumento 
donde dos bandos opuestos se enfrentan en una lucha simbólica 
que, más allá de exponer un acercamiento fidedigno a los sucesos 
del pasado, sirven para plantear una postura identitaria entre el 
yo y el otro, donde aparece una reivindicación cultural y política 
en el más amplio sentido.

Este libro aborda, desde un punto de vista etnohistórico, 
las relaciones interculturales entre la idealización del guerrero 
salvaje de raigambre prehispánica frente al invasor extranjero 
usurpador histórico de un territorio asumido como ancestral. Por 
ello, sin ser indispensable el pertenecer a una etnia con rasgos 
diferenciables específicos, es en el vestuario y la parafernalia de 
la danza donde se expone la lectura paradójica de adscripción 
identitaria entre el argumento católico y la lucha actuada ante el 
forastero, en el contexto de la defensa del territorio y la identidad 
local a lo largo de los últimos siglos.



Danzas guerreras en Guanajuato.
Historia, vestuario y reivindicación identitaria 





Danzas guerreras 
en Guanajuato

Historia, vestuario 
y reivindicación identitaria 

Alejandro Martínez de la Rosa



Danzas guerreras en Guanajuato. 
Historia, vestuario y reivindicación identitaria.

Primera edición digital, 2025

D. R. © Universidad de Guanajuato
Lascuráin de Retana núm. 5, Centro
Guanajuato, Gto., México
C. P. 36000

Producción:
Programa Editorial Universitario
Mesón de San Antonio
Alonso núm. 12, Centro
C. P. 36000
editorial@ugto.mx

Diseño de portada: 
Jaime Romero Baltazar
Formación: María Fernanda Iñiguez

Se permite descargar la obra y 
compartirla siempre y cuando se dé 
crédito de manera adecuada. No se 
permite remezclar, transformar o crear 
a partir del material, ni usarlo para 
fines comerciales.

ISBN: 978-607-580-221-3

Hecho en México
Made in Mexico



Índice

Introducción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Parte I. Historia y reivindicación indígena

Capítulo I
Lo propio en lo diverso . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Entre altos y bajíos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
La danza como indicador cultural . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

Capítulo II
Prácticas culturales y poblamiento indígena . . . . . . . . . . . . . . 23
Fundaciones en tierra chichimeca . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
Ritos e idolatrías . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
Estancias de frontera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

Capítulo III
Padrones y conformación pluriétnica 
del Bajío guanajuatense . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
Cifras poblacionales durante el siglo xviii . . . . . . . . . . . . . . . . 39
Reflexiones preliminares . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Parte II. Danzas, vestuarios y estereotipos

Capítulo IV
Danzas guerreras y de conquista 
en el occidente de México . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Variantes de bandos oponentes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70

El estereotipo europeo en América . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Del moro hereje al hechicero diabólico . . . . . . . . . . . . 74

Variantes de bando único acompañando a la imagen . . . . . . . 76
Matachines, bufones y desvergonzados . . . . . . . . . . . . 76
Los matachines devotos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

Apropiación simbólica de las danzas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82



Capítulo V
Variantes de danzas guerreras en el estado de Guanajuato . . 85
Danzas con dos bandos oponentes en Guanajuato . . . . . . . . . 85

Los 12 pares de Francia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Moros y cristianos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
Chichimecas contra franceses . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

Danzas guerreras de un solo bando en Guanajuato . . . . . . . . 95
Danza cortesana de paloteros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
Danza de indios de varas o machetes . . . . . . . . . . . . . . 96
Danza de rayados o chichimecas . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
Danzas concheras y aztecas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
Danzas chichimecas sin bando oponente . . . . . . . . . . 99

Una cronología dancística . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

Capítulo VI
Representación, vestuario e identidad en las danzas        
guerreras de Guanajuato . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
Bandos católicos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

Los pares de Francia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
Los cristianos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
Franceses . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105
Bastoneras o de escolta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
Vaqueros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

Bandos infieles . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108
Turcos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108
Moros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
Chichimecas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

Un solo bando nativo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Guerreros cortesanos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Indios con varas o machetes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Indios piel roja . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
Concheros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
Aztecas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116
Danzantes New Age de la mexicanidad . . . . . . . . . . . . 117

Conclusiones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
Referencias . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125



9

Introducción

El estado de Guanajuato cuenta con diversas danzas dedicadas a 
honrar a los santos patronos e imágenes religiosas de innumera-
bles localidades a lo largo y ancho de su territorio. En algunas de 
ellas se presentan diferentes interpretaciones de hechos históricos 
de un pasado lejano, mientras en otras se exponen prácticas de 
aspectos significativos dentro de su vida social y cotidiana. En 
este sentido, el presente trabajo busca, a partir del estudio del 
vestuario y la parafernalia usadas en la danza, interpretar las 
representaciones presentes en las danzas guerreras del estado, 
para así mostrar las posibles reivindicaciones expuestas en ellas.

El circunscribir el estudio a las danzas guerreras viene justi-
ficado por el hecho de que en ellas se ponen en juego reivindica-
ciones identitarias ante procesos de interculturalidad desde una 
perspectiva del presente. Aunque las danzas pueden tener como 
contexto hechos ocurridos hace siglos, es cierto que los discursos 
cambian con el tiempo y producen un reposicionamiento ante su 
entorno sociocultural actual. Es así que, tanto el vestuario como la 
parafernalia, son una ventana por la cual identificar las dinámicas 
de cambio y permanencia en los posicionamientos de pertenencia 
asumida a una colectividad imaginada y de distanciamiento ante 
aquellos otros en busca de defender la cultura propia.

El vestuario y la parafernalia tienen un valor cultural inne-
gable, pero también artístico, pues desde el punto de vista de las 
artes visuales y plásticas, la elaboración de su propio vestuario 
implica una práctica creativa cargada de innovaciones estéticas. 
De la misma forma, tanto las prácticas artísticas de elabora-
ción de vestuario como el papel identitario que aparece en la 
representación performativa, obedecen a una cotidianeidad en 
estos grupos que, en suma, exponen cierta visión del mundo de 
las propias comunidades a las que pertenecen. Respecto a tal 
visión, el objetivo último es reflexionar si es en la máscara del 



10

vestuario y la gestualidad donde se perfilan las aspiraciones 
del presente proyectadas a futuro, siendo el tiempo de danza 
un escaparate identitario paradójico: al re-presentar hechos 
del pasado se expone la postura hacia un futuro por afrontar.

Dado lo anterior, el libro se encuentra estructurado en seis 
capítulos. Primero se establecen los planteamientos centrales de la 
investigación desde un enfoque eminentemente etnohistórico, te-
niendo por objetivo demostrar que, más allá de las regionalizaciones 
ecológicas o económicas expuestas en diversos estudios, subsisten 
al interior del estado zonas culturales distintas a las anteriores; tales 
indicadores pueden estar basados en las prácticas dancísticas. En 
un segundo momento se presenta el contexto espacio-temporal 
de colonización durante los siglos xvi y xvii, evidenciando dos 
grandes regiones, al poniente y oriente del estado, a través de lo 
cual se construirán estereotipos identitarios de larga duración 
descritos en algunos relatos acerca de prácticas idolátricas, im-
buidos de una carga cultural prejuiciosa ante la diversidad de 
costumbres de raigambre prehispánica. En el tercer capítulo se 
expone información demográfica acerca de la conformación 
de la sociedad guanajuatense a partir de los distintos modelos 
heredados de la conformación cultural en las regiones del estado, 
haciendo hincapié en el conflicto agrario entre hacendados y 
comunidades arrancheradas.

Para iniciar la segunda parte del libro, se articulan distintas 
expresiones dancísticas del Occidente de México, paralelas a las 
del estado de Guanajuato, para comprender la complejidad sim-
bólica de tales manifestaciones debido a la presencia de distintos 
modelos de representación dancística. En el quinto capítulo se 
exponen las variantes dancísticas de Guanajuato, delimitando y 
definiendo conceptualmente cada una de ellas de acuerdo a las 
zonas establecidas anteriormente. Por último, se destacan visual-
mente las distintas variantes de bandos presentes en las danzas 
guerreras para exponer desde un punto de vista cronológico los 
estereotipos identitarios vertidos en ellas. Con tal información, 
se podrá considerar que los cambios en el vestuario y la parafer-
nalia de este proceso de larga duración vislumbran los referentes 
históricos que subsisten alrededor de la danza tradicional.



11

No quiero dejar de agradecer a los grupos de danza que he 
conocido desde hace más de una década en el estado de Guanajuato, 
y los cuales han permitido registrar su tradición. Sea el presente 
trabajo un homenaje de su ardua labor como portadores de una 
tradición fundamental para la cultura popular de sus localidades 
que abona al fortalecimiento de una conciencia histórica necesaria 
para enfrentar los procesos sociales contemporáneos.





Parte I. Historia 
y reivindicación indígena





15

Capítulo I

Lo propio en lo diverso

La historia de cualquier manifestación cultural resulta del sedi-
mento de su pasado, junto con sus aspiraciones a futuro. En el 
caso del actual estado de Guanajuato, su pasado deviene de la 
consolidación histórica de una región bien conocida: el Bajío. Tres 
siglos atrás, ésta ya se vislumbraba como un ente diferenciado 
del centro de México, específicamente de la ciudad homónima, 
y del oriente del país, donde la ruta Veracruz-México conformó 
evidentemente procesos económicos y sociales distintos a los de 
las rutas del occidente. Diversos historiadores han mencionado 
sus características definitorias durante el siglo xviii, dándole carta 
de presentación desde aquella época (Tutino, 2016).

A pesar de lo anterior, la presencia de una región no implica 
su nacimiento espontáneo y sin antecedentes. En las siguientes 
líneas se justificará la presencia de cuatro subregiones cultura-
les basado en una revisión interdisciplinar donde los estudios 
arqueológicos, lingüísticos y etnohistóricos pueden ofrecer un 
panorama de dichas subregiones y sus características presentes 
en prácticas culturales como la danza. La propuesta persigue 
mostrar cómo la colonización de la región, junto con procesos 
culturales en la época independiente determinaron los vínculos 
con regiones aledañas antiguas, anteriores a la formación política 
del estado de Guanajuato, de donde parte la diversidad cultural 
actual, mostrada específicamente en la danza tradicional.

Entre altos y bajíos

Se puede asegurar sin temor a equivocarse que Guanajuato es 
el corazón del Bajío, un ecosistema de poca altura sobre el nivel 
del mar al interior de la República, de paso en la ruta que se llamó 



16

durante los siglos xvii y xvii Tierra Adentro. Tal denominación 
implicó una visión del virreinato de la Nueva España como un 
territorio construido física e ideológicamente desde un centro del 
cual radialmente surgían caminos hacia los cuatro puntos cardi-
nales. Desde tal óptica, el Bajío no pertenecía a los caminos de las 
costas, ya que corre por el interior de los dos sistemas orográficos 
llamados coloquialmente sierras madres.

En dicho interior hubo emplazamientos habitacionales de 
importancia, pero siempre articulados a otras regiones del país. 
Beatriz Braniff  determinó distintas temporalidades entre los años 
650 y posteriormente al año 100 antes de nuestra era (a.n.e.): una 
fase Chupícuaro Temprano caracterizada por una policromía 
cerámica estilo café, en relación con El Opeño, Michoacán y 
Capacha, Colima; una segunda fase con policromía estilo negro, 
encontrada también en Ticomán y Tezoyuca, en la Cuenca de 
México; y una tercera fase que ya no se encuentra en Chupícuaro 
sino en Morales y Mixtlán, Guanajuato, ubicada por un estilo 
blanco sobre rojo (1998, pp. 100-102). En fases posteriores, Braniff 
reconoce policromías compartidas desde los emplazamientos 
guanajuatenses hasta el de Tula, Hidalgo (1999, pp. 126-127).

Paralelamente Efraín Cárdenas publicó un estudio acerca 
de la arquitectura de patio hundido junto a elementos circulares 
presentes en la región que comprendería “la porción media del 
río Lerma y sus afluentes principales como son los ríos Laja, 
Apaseo, Silao, San Juan, Guanajuato y Turbio” (1999a, p. 41). 
Aunque se puede considerar a la estructura de patio hundido y 
a la cerámica encontrada “en la parte central del río Laja y del 
Bajío” como “un desarrollo independiente del Centro de México, 
con influencia de la cultura Chupícuaro”, ciertos basamentos 
circulares tienen profundo parecido a los “guachimontones” de 
la tradición Teuchitlán, Jalisco, lo cual indica una relación ma-
yor con el Occidente durante el periodo Clásico. Lo anterior se 
observa en Peralta, Plazuelas, La Gloria, San Miguel Viejo, entre 
otros (1999a, pp. 43-48).

Dicha tradición –nombrada por Cárdenas como Bajío, 
y fechada “conservadoramente” entre los años 300 y 650 n.e. 
(1999b)– se observa en tres zonas de urbanización: Plazuelas, 



17

municipio de Pénjamo; Peralta, municipio de Abasolo; y Cañada 
de la Virgen, municipio de San Miguel de Allende. Más al norte, 
se encuentra la región Tunal Grande, que en San Luis Potosí 
comprendió el período entre 1200 y 1800 n.e. (Rodríguez-Loubet, 
2016, pp. 135-141); a ella perteneció la zona arqueológica El 
Cóporo, municipio de Ocampo. Es importante este sitio posterior 
ya que Plazuelas quedó abandonado hacia el 900 n.e. (Aramoni, 
2014, p. 21), Cañada de la Virgen se abandonó hacia el 1050 n.e. 
(Zepeda, 2010, p. 103), y Peralta se abandonó hacia el 900 n.e., 
pero con ocupaciones posteriores por parte de grupos de filiación 
purépecha, antes de la llegada de los europeos (Cárdenas, 2015, 
p. 144). Así, este abandono durante el Epiclásico coincide con el 
surgimiento de Tula, Hidalgo, como metrópoli, pero también con 
la consolidación de asentamientos complejos hacia el actual San 
Luis Potosí y el sur de Zacatecas (Torreblanca, 2015, pp. 162-164).

Por lo anterior, queda demostrada la complejidad en la región 
centro norte del país. Al ser denominada como una Mesoamérica 
marginal durante la segunda mitad del siglo xx, con límite al 
norte inmediato del Río Lerma, hoy se ponderan sus contactos 
con el Occidente, el Centro y el Norte del país durante el Clásico 
y el Epiclásico, con alguna similitud de elementos presentes en 
las metrópolis de tradición teotihuacana, y que sobrevivieron a su 
ocaso por algún tiempo (Zamora, 2004; Cárdenas, 2008, p. 10). 
En este sentido, la definición del área cultural mesoamericana, 
propuesta por Paul Kirchhoff, solo “corresponde al momento de 
la conquista española, es decir, al siglo xvi, admitiendo su carácter 
dinámico para otros momentos históricos” (Medina, 2015, p. 68). 
Por ello, la cuenca del río Lerma, en vez de ser un límite, debe 
considerarse una región de contacto cultural.

Además, el abandono de los principales asentamientos 
previos al Posclásico no debe atribuirse a un drástico cambio 
climático; recientes estudios botánicos y paleoambientales en 
Ocampo, Guanajuato y en el centro sur de Zacatecas (en La 
Quemada) muestran que “el clima y el ecotono de esta región se 
han mantenido más o menos estables desde la época prehispánica”, 
por lo cual debe considerarse falaz “la explicación climatológica, 
o más bien meteorológica, sobre la fluctuación de la frontera 



18

norte de Mesoamérica”; la causa del abandono debe buscarse en 
diferencias políticas entre los señoríos por el control de recursos, 
o el arribo beligerante de cazadores recolectores desde el norte 
(Torreblanca, 2015, pp. 19, 174). 

Para el Posclásico la población se dispersó, y entre 1300 y 
1550 n.e. los asentamientos eran ocupados de manera intermitente 
por grupos nómadas y seminómadas, como guaxabanes, copuces 
y pames. En contraste, la conformación de los imperios mexica 
y purépecha articuló la consolidación de poblaciones agrícolas 
menores al sur del río Lerma (Torreblanca, 2015, pp. 176-177). A 
lo largo de los últimos años de investigación, se ha fortalecido la 
idea de que algunos de estos grupos eran de filiación otomangue, 
es decir, de lengua proto-otomí o proto-mazahua, y que “desde 
hace más de mil años antes de nuestra era habitaron estos rumbos 
septentrionales”, que validarían las propuestas de Wigberto Jiménez 
y de León Portilla (Zepeda, 2010, p. 16). Este último recopiló testi-
monios escritos en náhuatl donde se habla de pobladores “toltecas 
teotihuacanos” quienes avanzaron al norte, donde anduvieron 
mucho tiempo entre llanuras y desiertos, hasta que “aquel a 
quien adoraban estos toltecas les manifestó: regresad, marchad 
al lugar del que habéis venido. Entonces fueron a hacer ofrendas 
a Chicomoztoc, el lugar de las siete cuevas”, lugar ubicado por 
León Portilla “en el Cerro Colhuacan o Coliuhqui”, en el estado de 
Guanajuato, entre los municipios de Cortazar, Jaral del Progreso 
y Salvatierra. Ello explicaría de manera mítica la construcción 
de las zonas arqueológicas arriba mencionadas, precisamente al 
norte del Cerro de Culiacán, y su posterior regreso al sur del río 
Lerma (2009, pp. 54-56).

Como ya he apuntado arriba, a la llegada de los europeos, 
alrededor de 1520, el límite mesoamericano coincidió con los 
límites septentrionales de los imperios tarascos y mexicas, mien-
tras al norte el territorio pame abarcó “los valles de Querétaro y 
el norte de la Sierra Gorda, además parte de San Luis Potosí y el 
Bajío guanajuatense, dejando gran parte del semidesierto y de la 
Sierra Gorda a los jonaces” (Viramontes, 2000, pp. 135-136). El 
historiador David Wright consideró los límites de manera más 
específica: los límites tarascos al norte eran Jacona, Puruándiro, 



19

Yuriria, Acámbaro y Maravatío, mientras al oriente colindaban con 
el territorio de los otomíes, mazahuas, matlatzincas y ocuiltecos. 
La frontera entre mexicas y chichimecas pames se encontraba 
en el límite noroccidental de la provincia tributaria otomí de 
Jilotepec. Donde terminaban los pueblos otomíes de Acambay, 
Aculco, Nopala, San José Atlán y Tecozautla, se iniciaban las 
rancherías pames (1999, pp. 21-22). Con lo anterior tenemos un 
límite norte-sur en el cauce del río Lerma, y uno oriente-poniente 
entre el Valle del Mezquital y lo que actualmente se nombra Bajío.

Para el siglo xvi las culturas de tradición seminómada exis-
tentes en la región después del año 1300 se mezclaron con las de 
tradición otomiana sedentaria, producto de caciques indígenas 
colonizadores quienes resguardaron y adecuaron de algún modo 
algunos de sus elementos culturales prehispánicos practicados en 
el señorío de Jilotepec y del Valle del Mezquital, pero ahora en un 
contexto de fuerte composición pluriétnica: otomíes, chichimecas, 
nahuas, tarascos y españoles del Bajío. Esto se ve representado en 
algunos elementos rituales católicos heterodoxos que aún sub-
sisten en la actualidad al norte del estado de Guanajuato. Como 
lo indica Wright para la etapa de integración del “Bajío oriental”:

Se adoptó el sistema de “concejo de indios”, que seguía el mo-
delo del cabildo español. En cada pueblo había un gobernador, 
alcaldes, regidores y otros oficiales indígenas. Recibían salarios 
de los fondos comunales. Los cabildos de indios gobernaban a 
los indígenas de su jurisdicción, administraban las tierras comu-
nales, recaudaban los tributos, cobraban diezmos y castigaban a 
quienes no asistían a misa. [En contraparte,] el virrey Mendoza 
concedió a Pérez Bocanegra 18 mercedes, de caballería y media 
de tierra cada una, para él y para sus hijos. Mendoza vio las 
tierras del norte como una oportunidad para fomentar la cría 
de ganado mayor y menor sin tener que enfrentarse a las quejas 
de los indígenas por los daños que los animales provocaban en 
sus siembras. En las tierras del norte, aptas para la ganadería, 
había pocos pueblos agrícolas. Mendoza también fue empresario 
ganadero (1999, p. 40).

Así, dichos consejos permitieron de manera más o menos velada, 
mantener prácticas católicas heterodoxas donde hubo un proceso 



20

de colonización liderado u organizado por caciques indígenas 
otomíes (Crespo y Cervantes, 1990), mientras en los territorios 
de colonización por parte de ganaderos españoles (Elías, 2014), 
las prácticas culturales prehispánicas quedarían muy reducidas o 
desaparecidas, a pesar de estar conformados también por diversos 
pobladores otomíes, tarascos y chichimecas.

Las haciendas otomíes estuvieron ubicadas alrededor del río 
Laja, desde Dolores, en el norte, pasando cerca de San Miguel y 
Chamacuero, hasta los ríos Querétaro y Pueblito que se juntan 
después en el río Apaseo y el río San Juan (Wright, 1999, pp. 36-37). 
Dicho territorio divide al actual Bajío en dos partes: al oriente la 
zona otopame y al poniente la zona estanciera española, mientras 
al sur del Lerma estarían las antiguas posiciones purépechas y al 
norte los puestos de frontera tanto otomíes como chichimecas. 
Así, el Bajío es una región consolidada por procesos de índole 
económico y comercial de alcance mundial (Tutino, 2016), pero 
dividida al interior por delimitaciones culturales debidas a los 
asentamientos colonizadores durante el siglo xvi. 

La danza como indicador cultural

A partir de la delimitación territorial trabajada por Luis Miguel 
Rionda para el caso de las culturas populares en el estado de 
Guanajuato (1990), propuse hace una década una delimitación 
por regiones un tanto distinta, a partir de las expresiones dancísti-
cas: 1) una zona reducida a los municipios de Yuriria, Guanajuato 
y Puruándiro, Michoacán, donde aparece la danza de Paloteros y a 
la que se puede sumar la de Borrachos; 2) una zona al sureste que 
comprende dos centros ceremoniales importantes, el del Cerro 
de Culiacán en Guanajuato y el de Araró en Michoacán, el cual se 
caracteriza por tener danzas de Concheros y Aztecas, aunque en el 
Cerro de Culiacán también asisten danzas de Chichimecas y fran-
ceses de más al norte, como Celaya y Cortazar; 3) una zona que 
comprende los vestigios otomí-chichimeca, donde las danzas de 
Chichimecas y franceses y Concheros son importantes, junto a 
manifestaciones musicales como los tunditos o el huapango arri-
beño para la Sierra Gorda; 4) la zona del Bajío noroeste, donde 



21

la presencia de danzas de Indios Brutos, Broncos o Bárbaros, y la 
del Torito, permiten identificar claramente una región distinta; y, 
5) la zona de Pénjamo, y municipios contiguos, en los cuales hay 
danza de Concheros, pero sin presentar las danzas de las otras 
zonas antes dichas (Martínez, 2013, pp. 125-127).

Al cabo de los últimos años, he decidido plantear algunas 
precisiones a la delimitación anterior. La diferencia fundamental 
radicaría en trasladar el límite de la zona chichimeca otomí hasta 
Celaya y Apaseo el Alto, y dejar al Cerro de Culiacán como límite y 
no como epicentro, ya que este cerro, junto con el del Zamorano, 
fungían como límite entre los imperios tarasco y mexica y las 
culturas nómadas y seminómadas del norte. Pero dicho límite era 
precisamente donde se reunían “diversas naciones” a hacer tratos 
comerciales y pactos de paz, que en realidad es lo que muestra la 
narración mítica alrededor del Chicomoztoc: la reunión de muchas 
naciones en el cerro sagrado. Con la colonización del siglo xvi, 
el Cerro del Zamorano, de ser punto de reunión e intercambio 
de otomíes de Jilotepec y el Mezquital con chichimecas pames, 
pasa a ser un centro ceremonial de los otomíes en su antigua 
localización al oriente y de los colonos de distintas etnias en los 
actuales estados de Guanajuato y Querétaro, al poniente.

Por lo anterior, definiré esta región como otopame guana-
juatense, la cual también está sustentada por estudios lingüísticos, 
específicamente de glotocronología (Wright, 1999, pp. 26-31). En 
mi estudio de danza propuse el término chichimeca-otomí, en 
el entendido de que no se trataba de danzas con filiación prehis-
pánica fuerte, sino forjadas ya entre los siglos xvi y xviii, donde 
el término chichimeca era un genérico y un estereotipo cultural 
creado para tales danzas, y el término otomí representaba a las 
danzas de concheros, con fuerte sincretismo católico, y en la 
certeza de que el concepto de danzas “aztecas” es posterior, dado 
el revival de éstas en la segunda mitad del siglo xx en la ciudad 
de México.1 Así, la región sureste quedaría reducida sólo a unos 

1 Cabe mencionar que el genérico de referencia que usan los habitantes de 
Guanajuato no inmersos en los grupos de danza es el de “apaches”, no de “az-
tecas”. Es decir, su estereotipo de danzantes semidesnudos con plumas refiere 



22

cuantos municipios más al sur, con una conformación pluriétnica 
no tan otomí, sino más tarasca y mazahua, como puede verse en 
las fiestas de Araró y más al sur, ya totalmente dentro del estado 
de Michoacán (Mapa 1)

Mapa 1. Regiones por tipo de colonización durante el siglo xvi en el actual 
estado de Guanajuato. Elaboración propia.

al norte de México y suroeste de Estados Unidos –los supuestos salvajes del 
siglo xix–, más que a la idealización de pasado azteca del siglo xx, que refiere 
más al indio catequizado, vestido a la “Juan Diego”, o al tlatoani intelectual 
Nezahualcóyotl, vestido a lo romano (Martínez, Wright y Jasso, 2016).



23

Capítulo II

Prácticas culturales y poblamiento indígena 

Como vestigio de prácticas culturales prehispánicas relacionadas 
con la danza se puede considerar como antecedente cronológico 
a las pinturas rupestres de Arroyo Seco, municipio de Victoria, 
diseminadas en “las laderas de dos pequeños cerros conocidos 
localmente como La Zorra y La Tortuga (o La Pintada)”. Entre 
los motivos recurrentes se encuentran las figuras humanas, “in-
cluso abstracciones de danzas de acuerdo con interpretaciones 
de pobladores locales” (Viramontes y Flores, 2017, p. 13). Estos 
investigadores consideran que “hay un puñado de escenas donde 
las figuras antropomorfas se encuentran ordenadas una al lado 
de la otra, formando grupos compactos de tres o más figuras”, 
que bien podrían representar “un tipo de ceremonia común a 
las naciones chichimecas” llamada mitote, “que por lo general se 
realizaba de noche en torno a una fogata donde se bailaba alre-
dedor, muchas veces agarrados de los brazos, y se consumía 
peyote en grandes cantidades” (2017, pp. 169-171).

Tales grupos son descritos de manera sucinta en el docu-
mento conocido como la Guerra de los Chichimecas, atribuido a 
Guillermo de Santa María. Allí se define que los “Pamies” estaban 
“mezclados entre otomíes y tarascos” y su habitación estaba cer-
cana al río San Juan abajo, comenzando al sur en pueblos sujetos 
a Acámbaro y llegando hasta Ucareo; por el oriente lindaban con 
los pueblos de Jilotepec, Ixmiquilpan y Meztitlán; y por el norte 
llegaban a “Posinquía y a Sichú y a los Samúes, que son de la 
misma lengua, y Cuevas Pintadas, donde acaban” (Santa María, 
2003, p. 206-207).

Cabe destacar que el Sichú que se nombra aquí no es el 
actual poblado, conocido en la época colonial como el Real de 
Xichú, sino del Xichú de Indios, hoy Victoria, municipio donde se 
encuentra Arroyo Seco. Cabe la posibilidad que Cuevas Pintadas 
corresponda a este último lugar (Viramontes y Flores, 2017, pp. 



24

56-57). Si es así, las pinturas pudieron ser hechas por grupos de 
lengua otopame, o en conjunto con purépechas –con quienes ya 
estaban mezclados–, o incluso con guamares, nación seminómada 
vecina al poniente de las posiciones pames. Debido al movimiento 
poblacional durante el siglo XVI sería difícil determinarlo, pero 
Crespo y Cervantes se inclinan a considerar “que en los valles 
queretanos la población de agricultores fue mayoritaria y que en 
toda la franja estuvieron conviviendo hablantes de otomí, pame 
y guamar” (1990, pp. 88-89, 98).

Acerca de los mitotes, Guillermo de Santa María describe que 
cuando los chichimecas “matan algún cautivo bailan a la redonda 
de él, y aun al mismo le hacen bailar, y los españoles han enten-
dido que ésta es manera de sacrificio, aunque a mi parecer, más 
es modo de crueldad” (2003, p. 208). Más adelante comenta que:

Sus bailes son harto diferentes de todos los demás que acá se usan. 
Hácenlos de noche al rededor del fuego, encadenados por los 
brazos unos con otros, con saltos y voces, que a los que los han 
visto parecen desordenados, aunque ellos con algún concierto 
lo deben hacer. No tienen son ninguno, y en medio de este baile 
meten al cautivo que quieren matar, y como van entrando va 
cada uno dándole una flecha, hasta el tiempo que el que se le 
antoja se la toma y le tira con ella (Santa María, 2003, p. 210).

Respecto a sus costumbres de atavío: “Usan mucho embijarse, 
que es untarse de colores con almagre colorado y otros minerales, 
de ellos negros y amarillos y casi de todos colores” (Santa María, 
2003, p. 211). Resulta importante que los tonos rojizos fuesen los 
utilizados en las pinturas rupestres de Arroyo Seco: “los colores 
principales son el rojo –con diferentes tonalidades–, seguido 
del amarillo. Son comunes las combinaciones bicromas en rojo 
y amarillo, mientras que los motivos negros son sumamente 
escasos, al igual que las tonalidades blancas o cremas”, siendo 
las tonalidades de rojo/ocre las más utilizadas (Viramontes y 
Flores, 2017, pp. 119, 144). Con estos datos se puede proponer 
cierta relación entre 1) el uso del color rojo en la pintura rupestre 
y en la pintura corporal de los chichimecos; 2) el nombre puesto 
por los mexicas al grupo guachichil –cabezas coloradas, según 



25

Santa María (2003, p. 207)–; 3) la zona otomí-chichimeca del 
centro norte de México; y 4) las danzas nocturnas alrededor del 
fuego –como aún se realiza durante el mitote tepehuán o xiotalh 
(Reyes, 2006)–. Esto último queda expuesto con claridad en otro 
registro colonial en la región, del siglo xviii:

Congregados allí unos y otros, que antes solían juntarse hasta 
seiscientos o setecientos hombres, encienden una grande hoguera 
y en su circunferencia, a su calor, ponen los cuartos y trozos 
de la carne que tienen preparada. Los danzarines convidados y 
convidadores, puestos en fila y en igual distancia unos de otros, 
a un solo golpe de compás, estribando sobre un solo pie y ha-
ciendo muecas con el otro, se ordenan en círculo, danzando en 
carrera cuanto más veloz pueden alrededor de la hoguera y de 
la carne, que se está asando. No les falta la música de sus voces y 
alaridos, en que todos, con el mayor desconcierto, prorrumpen 
sin interrupción y a competencia hombres y mujeres […]. A 
varios de ellos hice multiplicadas preguntas sobre lo que decían 
con tanto ahínco en sus coplas y me respondían que hablaban 
unas veces con la luna y con las nubes, otras con el sol y con el 
frío, y que en otras, finalmente, hacían recuerdos de sus hazañas 
en el monte y en la guerra (Vicente de Santa María citado en 
Viramontes, 2017, pp. 171-172).

Aún hoy los pames queretanos conciben al Sol y la Luna como 
“dos entidades sagradas ligadas con la concepción principio-fin 
de los ciclos de vida tanto de la naturaleza como del hombre”, 
las cuales poseen “identidades diversas”: al Sol (konjo’kotáo) se le 
asocia tanto a Jesucristo como al “calor que genera la fecundidad 
de la Tierra”, mientras la Luna (ga’máo) se asocia con la Virgen 
de Guadalupe o la Virgen de La luz, metáforas de la “luminosidad 
que ambas poseen”. Ambas deidades son “la energía o fuerza que 
moviliza al resto de los elementos de su cosmovisión”. Además 
de ellos, es el monte (niggol’uée) el colector del agua de lluvia 
quien la distribuye y donde “habitan entidades sagradas que 
poseen energías especiales, como son los nahuales y las brujas” y 
animales que producen “la enfermedad llamada susto” (Vázquez, 
2010, pp. 97, 100-101).



26

En cuanto a la danza, hacia 1979 Ana María Crespo registró 
que “los danzantes que iban en peregrinación hacia [el Santuario 
de la Virgen de] Los Remedios […] paraban en El Tecolote y 
danzaban durante la noche”; dicha capilla se encuentra a escasos 
ochocientos metros de Arroyo Seco, donde subsiste la leyenda 
de que en 1837 un indígena observó la figura de una virgen en el 
reflejo del aguamiel que salía de un maguey, por lo cual mandó a 
elaborar una imagen semejante, que fue trasladada en 1855 a la 
parroquia donde se le rendía culto, danzando grupos chichimecas, 
“tradición que perdura hasta la fecha” (Viramontes, 2017, pp. 72-75).

Fundaciones en tierra chichimeca

Actualmente se tiene cierto consenso entre la comunidad de his-
toriadores respecto al importante papel de los caciques otomíes 
en la colonización del “Bajío” durante el siglo xvi y primera mitad 
del xvii. El caso más conocido fue el de Hernando [o Fernando] de 
Tapia, nombrado en su época de gentilidad como Conni o Conín:

comerciante otomí del pueblo de Nopala, en la provincia de 
Jilotepec, había mantenido relaciones comerciales con los chi-
chimecas pames desde antes de la conquista. Traía ropa, tela, 
sal y otros artículos a las rancherías pames, donde los cambiaba 
por pieles, arcos y flechas. Cuando los invasores europeos se 
apoderaron de su región, Conni sacó provecho de su habilidad 
para entenderse con los pames. Reclutó a un grupo de otomíes, 
entre ellos a siete hermanos suyos y otros parientes, y se fue a 
vivir entre los chichimecas del Bajío oriental (Wright, 1999, p. 
37; Viramontes, 2000, p. 115).

Para la década de 1540 se establecieron otomíes y algunos pames 
en Xichú y Puxinquía (Wright, 1999, p. 46), mientras en 1557 el 
virrey Luis de Velasco mandó “a todos los vecinos e moradores 
en las partes de Querétaro” a hacer la guerra capitaneados por el 
cacique otomí Nicolás de San Luis Montañez:

en los puestos de San Miguel, San Phelipe, Sichú, San Francisco, 
San Luis e Río Verde y Nueva Galicia, e demás partes sus alindes, 



27

donde vaguean los bárbaros chichimecos, […] viváis de guerra 
con todos los instrumentos de guerra, caja, clarín sonoro, pífano, 
en señal de derramamiento de sangre” (Powell, 1977, p. 167).

Otro “muy noble jefe otomí” fue don Juan Bautista Valerio de la 
Cruz, comisionado en 1559 a defender San Miguel, San Felipe, 
Xitzio (¿Xichú?), Río Verde, Nueva Galicia, Celaya, el valle de 
Gueychapam y otros lugares (Powell 1977, pp. 168-169). En esta 
época los chichimecas pacíficos de los alrededores de San Miguel, 
junto con los españoles, “empezaron a unirse con chichimecas 
sedentarios en el cercano Sichú ‘para protegerse de los hostiles 
guachichiles’” (Powell, 1977, pp. 81, 175).

Años más tarde, Juan Sánchez de Alanís, estanciero, te-
niente y Justicia, “se hizo clérigo alrededor de 1566 y evangelizó 
a los chichimecas en la zona de Xichú hasta su muerte, ocurrida 
entre 1576 y 1577”; el obispo de Michoacán, Antonio Morales de 
Molina, señaló de él que conocía la lengua otomí, chichimeca y 
mexicana (Salinas, 2015, p. 121). Wright consideró su importante 
papel “en la incorporación de los otomíes de Querétaro al sistema 
novohispano. Sánchez de Alanís afirmó que había conocido a 
Conni desde antes de su bautizo, cuando este vivía en San Miguel” 
(1999, pp. 46-47). Por su parte, Pedro Vizcaíno, joven sacristán de 
probable ascendencia otomí, alumno del convento de Acámbaro, 
llegó a ser gobernador de Xichú en 1597, perteneciendo a la clase 
alta (1999, pp. 44-45).

Otro importante cacique otomí fue Diego de Tapia, hijo 
de Hernando de Tapia, Conni, quien se casó con la sobrina de 
Nicolás de San Luis, Doña Magdalena Ramírez; por ello Diego 
de Tapia amasará una gran fortuna, dada la conformación de varios 
cacicazgos otomíes. Además, descubrió las minas de Palmar de 
Vega, por lo cual, antes de morir en 1614, era dueño de haciendas 
y minas (descubrió las de San Luis Potosí, de Escanela, Tonatico y 
Guasquiluco), tenía el patronato del convento franciscano de Santa 
Clara en Querétaro y el rey Felipe iii confirmó sus blasones y le 
concedió un escudo de armas (de Espinoza, 2003, pp. 331-334; 
Powell, 1977, p. 169; de la Rea, 1996, pp. 186-187).



28

La población de El Palmar en 1683 era de solo 45 españoles 
por 481 indios, mientras la misión de San Luis de la Paz en 1679 
contaba con 124 españoles y 837 indios, sin definir en ambos casos 
castas ni indios (Carrillo, 1996, p. 14, 18-19). Pero el historiador 
Ruiz Guadalajara considera que El Palmar de Vega pudo tener 
un “pequeño asentamiento de guachichiles pacificados antes de 
convertirse en real minero”, lo cual ocurrió aproximadamente 
en 1595. Primero habría estado sujeto a la Alcaldía Mayor de San 
Miguel el Grande, y pasaría a la alcaldía de Xichú al momento de 
su creación (2004, p. 135).

A Pozos se le conoció como El Palmar de Vega, Real de 
los Pozos, o minas de San Pedro del Palmar de Vega. En 1619 el 
beneficiario de las minas fue Dionisio Raso Sotomayor, “natural 
de esos reinos”, donde vivían 8 vecinos españoles, “60 indios de 
cuadrilla, y 4 ó 6 negros esclavos”. Para 1631 tuvo 160 personas 
de confesión. Para 1649 contó con: “siete vecinos españoles, tiene 
quatro haciendas de sacar plata, dos de ganado mayor y una de 
cabras; no se coge semilla ninguna; ay en estas haciendas noventa 
personas de servicio, indios mexicanos, negros y mulatos, los 
más casados” (Carrillo, 1996, p. 480). Resulta significativo que ya 
no se hable de chichimecos u otomíes y sí de indios mexicanos 
(¿nahuas?), negros y mulatos.

En tanto, los primeros jesuitas llegaron a San Luis de la Paz 
en 1594, “acompañados por cuatro jóvenes mexicas y otomíes, 
indios protegidos de la escuela de Tepotzotlán, donde servían 
como catequistas” para atender a otomíes y chichimecas pacifi-
cados (1977, p. 218). Rionda Arreguín afirma que fue en realidad 
“una considerable cantidad de familias de indios otomíes de los 
confines de Tepotzotlán” (1996, pp. 22-23). Vale la pena citar en 
extenso la estrategia misional:

También se concentraron en enseñar a los niños, poniendo como 
ejemplos a los neófitos, cantores y catecúmenos de Tepotzotlán. 
Para el primer bautizo general, el jacal que servía de iglesia fue 
adornado con ramas y flores. […] Después del bautizo se cantó 
una misa, durante la cual 30 recibieron la comunión. Luego 
siguió un gran banquete y un baile. La víspera, los 30 que iban 



29

a ser bautizados, acompañados por parientes y amigos fueron 
a buscar pavos y panales para la fiesta. La noche del bautizo, 
con autorización de los frailes, se encendió un gran fuego y los 
indios bailaron a su alrededor al son de los tambores, y cantaron 
durante cerca de tres horas. Esto estaba en armonía con sus 
antiguas prácticas, pero esta vez no hubo borrachera y “cada 
marido tuvo como pareja a su propia mujer” (Powell, 1977, pp. 
218-219; Rionda, 1996, p. 30).

Aquí se muestra claramente la articulación de sus “antiguas prác-
ticas” con el catolicismo por el cual los jesuitas se caracterizaron 
entre las órdenes: una religiosidad católica con rasgos indígenas. 
Los niños chichimecas aprendían lengua castellana y “recibían 
lecciones de canto llano y ya de canto de órgano y de otros ins-
trumentos y aún de danza” (Rionda, 1996, pp. 32, 34-35). Durante 
1595 San Luis de la Paz recibió a “gran cantidad de españoles, 
negros, mexicas, tarascos y otomíes, además de los chichimecas”, 
formándose una sociedad pluriétnica; además, se construyó “una 
capilla para uso de los arrieros, carreteros y otros trabajadores 
similares, y los frailes organizaron entre ellos una hermandad 
religiosa” (Powell, 1977, p. 219; Rionda, 1996, pp. 27-29). A pesar 
de consideraciones como la de 1649 de que “los más de los indios 
chichimecos que allí se habían congregado se han acabado y ahora 
la poblasón que ay es de quatro o cinco españoles y cinquenta 
o sesenta indios de otras naciones con tres o quatro haciendas” 
(Carrillo, 1996, pp. 484-485), es evidente que no se acabaron 
todos los indios chichimecos, ni sus prácticas; sólo se habían 
invisibilizado en los conteos poblacionales.

Ritos e idolatrías

Por esta época Fray Juan González Cordero, perteneciente a 
la orden franciscana, hizo un recuento de sus experiencias por 
diversos poblados del actual oriente del estado; en sus memorias 
se pueden advertir varios tipos de creencias y ritos. En cuanto 
a las primeras, narra que, siendo ministro en Chamacuero en 
1636, un joven de la villa de San Miguel llegó desesperado por 
haber hecho pacto con el diablo a instancias de “un mulato que 



30

dixo ser de Guadalajara”, el cual tenía la habilidad de ser invisible 
debido a “una figura que tenía pintada en las espaldas, la qual le 
enseñó, y para pintarle a él la misma figura le mandó fuese a unas 
peñas” (Cabranes y Calvo, 2015, pp. 182-183). Asimismo, hacia 
1650, en una ranchería llamada El Gallinero –a unos kilómetros 
del actual Dolores Hidalgo– encontró dentro de un oratorio 
un santo, al cual se le recogía un sudor milagroso, por lo cual 
“de toda la comarca acudían los enfermos y indias preñadas a 
llebar de aquel sudor, y que los yndios enfermos sanaban luego 
untándolos con él, y las yndias tenían breves partos beviéndolo” 
(Cabranes y Calvo, 2015, pp. 192-193).

Respecto a los ritos, el franciscano descubrió en 1640 
que “en un pradito [del pueblo de Xichú] tenian los antiguos 
enterrado un hídolo labrado de piedra verde, con las orejas mui 
largas, pies y manos de gato, en cuio lugar muchos de los yndios 
biejos que alli abía hasían algunas seremonias” (Cabranes y Calvo, 
2015, p. 188). Por esos años también combatió la práctica bastante 
extendida en la zona de hacer una ceremonia colectiva a las cuatro 
noches de fallecer una persona, con “muchas gallinas y gallos de 
la tierra muertos, un carnero y brebajes que usan” en el caso de la 
estancia de Sancta Barvara, a tres leguas de la hacienda de la Erre 
–cerca de Dolores Hidalgo–, en el partido de San Miguel; o con 
“gallinas cosidas y gallos de la tierra, pan, tamales y los brebaxes 
que acostumbran todos puestos en el lugar donde la difunta avía 
fallecido, y a la cabecera tenian puesto un sancto xpo pequeño 
para disimulo de su maldad” en San Juan de la Vega –entre San 
Miguel y Celaya– (Cabranes y Calvo, 2015, pp. 191, 195). De 
acuerdo al registro de González Cordero, esta práctica también 
se llevaba a cabo en Valle de Santiago y en Santiago de Querétaro 
hacia 1637, donde parte de la comida se ofrendaba al “Dios de la 
tierra” (Cabranes y Calvo, 2015, pp. 184-186).

Otra costumbre mortuoria descrita en San Juan de la Vega 
fue la de vestir el cadáver “con tres vestiduras a su uso, una sobre 
otra todas nuevas que entonces se estrenaban” (Cabranes y Calvo 
2015, p. 194) y enterrar una petaquilla con su tapa de encaje y:



31

la figura de la difunta echa de masa de maís bestida de bestiduras 
nuebas a su uso, y tenía por ojos dos granos de maís algo que-
mados en el medio que parecían niñetas, sería de media bara 
este bulto. En el fundo de la petaquilla avía de todos géneros de 
hilos de color en obillos, lana cardada, algodón, chile, maís de 
todos generos, sal, peyne, y todo los ynstrumentos mugeriles que 
usan p[ar]a texer” (Cabranes y Calvo, 2015, p. 196).

Una vez hecho el descubrimiento, el franciscano fue durante va-
rios días al Cerro Xocoquí – del Jocoque actualmente, al oriente 
de San Juan de la Vega y al norte de Apaseo el Grande– para 
desenterrar a sus faldas esos paquetes o envoltorios, sumando 
cuarenta y tres: “en todos ellos avía armazones de gallinas, platos, 
escudillas, tecomates y otras cosas de que ellos usan” (Cabranes 
y Calvo, 2015, p. 196). Además, en la cima de este mismo cerro:

tienen una cruz que con título de adorarla llebava ynsiencio car[¿?] 
de las de sera y otras ofrendas que haçían al dios que llamaban de 
aquel serro. Y que en una peñuela colorada que mira al pueblo 
de Apaseo algunos de ellos se picaban las piernas y los braços y 
derramaban sangre por oferta que hacían al Dios que entendían 
abitava en aquel serro (Cabranes y Calvo, 2015, p. 198-199).

Cabe recordar que Guillermo de Santa María describió que los 
chichimecas hacían luto trasquilándose y tiznándose de negro, 
“y tráenlo por algún tiempo, y para quitárselo hacen fiesta y 
convidan sus amigos y acompañados van a lavarse. No entierran 
sus muertos, sino quémanlos, y guardan las reliquias o cenizas 
en unos costalillos y las traen consigo, y si son de enemigos los 
esparcen por el viento” (Santa María, 2003, p. 211).

Asimismo, los tarascos solían horadarse las orejas para 
ofrendar sangre, mientras los chichimecas se picaban las piernas 
y los brazos. Cabe mencionar, antes de cerrar con esta impor-
tante fuente, que González Cordero les predicó en su idioma, 
“que an sido el othomí, la más dificil en este reyno; la masahuala 
[¿mazahua?], la tarasca, mexicana”, por lo cual “en muchos de 
los lugares donde e sido ministro habido gente de todas estas 
lenguas, en especial este de Querétaro y Selaya que tienen de 



32

todo género de jentes” (Cabranes y Calvo, 2015, p. 186). Incluso, 
el mismo franciscano trató con chichimecas cuando fue ministro 
en San Pedro Tolimán, Querétaro “por medio de yntérprete, por 
no tener yo espedición en su ydioma aunque si ynteligencia de 
lo común” (Cabranes y Calvo, 2015, p. 189), con lo cual queda 
demostrado el complejo panorama pluricultural en aquella época.

Un siglo después, para 1759, los habitantes de Salamanca 
y Pénjamo ya eran “demasiadamente ladinos, que entienden 
bien el idioma castellano y nunca les he oído hablar el nativo 
tarasco” y en (¿Purísima?) Concepción del Rincón eran “todos 
ladinos y no hablan idioma propio de naturales por ser muy 
versados en la lengua castellana” (Tanck, 1999, p. 436); sin 
embargo, las prácticas rituales heréticas seguían apareciendo, 
pues en tiempos de Junípero Serra, los pames adoraban a la 
diosa Cachum o madre del sol a quien le pedían “agua para sus 
siembras o de salud para en sus enfermedades, como también 
para salir bien de sus viajes, guerras que se les ofrecían y conseguir 
mujer para casarse” (Lara, 2007, pp. 126-127).

Fray Juan Guadalupe Soriano describió dichas prácticas en 
la Sierra Gorda hacia 1767 entre los pames, quienes adoraban 
“todos al sol por dios” o a “unos muñecos de piedra o de palo” 
que llaman “cuddo cajoo “, como el de la ranchería de Cerro 
Prieto –al norte del Real de Xichú–, “que tenía la figura de un 
pescado”. Además, llevaban unas “piedras azules ensartadas 
en forma de rosario, y en lugar de cruz un hueso de mano de 
mono”, a las cuales “les llevan una porción de tamales, para que 
coman las piedras”, pues podrían quitarles la vida (Lara, 2007, 
p. 77). En cuanto a las danzas, Soriano expuso:

Usan también de sus bailes que en Castilla llaman mitotes, y las 
casas en donde bailan las llaman Cahiz manchi que en nuestro 
idioma quiere decir “casa doncella”. Este baile lo usan cuando 
siembran, cuando está la milpa en elote y cuando cogen el maíz, 
que llaman monsegui, que quiere decir milpa doncella, y se hace 
este mitote a son de tamborcillo redondo y muchos pitos, y con 
mucha pausa comienzan a tocar unos sones tristes y melancólicos; 
en medio se sienta el hechicero o cajoo con un tamborcillo a las 
manos, y haciendo mil visajes, clava la vista en los circunstantes, 



33

y con mucho espacio se va parando y después de danzar muchas 
horas se sienta en un banquillo, y con una espina se pica la pan-
torrilla, y con aquella sangre que le sale rocía la milpa a modo de 
bendición. Y antes de esta ceremonia, ninguno se arriesga a coger 
un elote de las milpas: decían que estaban doncellas. Después 
de esta ceremonia le pagaban al embustero cajoo o hechicero, y 
comenzaban a comer elotes todos: después mucha embriaguez, 
a que son todos muy inclinados. Sus vasos se componen de 
agua, yerba y panocha o piloncillo: llaman los Pames quija, los 
de razón Charape (Lara, 2007, p. 78).

Tal registro implica la transmisión de ciertos elementos descritos 
dos siglos atrás por Guillermo de Santa María para los chichimecas, 
pero ahora no en un contexto de sacrificio de un cautivo, sino de 
la celebración de la cosecha, con lo cual los pames mantenían la 
danza y la horadación de alguna de sus extremidades para rociar 
con sangre el objeto sagrado.

Soriano mencionó otros bailes, aunque desafortunadamente 
no los describió: “Los bailes que usan para las fiestas de sus ído-
los, a unos llaman dapui cocoa que quiere decir baile del zapo, a 
otro dapui mijia, baile del zopilote y otros infernales bailes que 
ellos usan”; y en cuanto a la curación de enfermedades, había 
un llamado madar cajoo, hechicero grande, quien soplaba “todo 
el cuerpo, y aquel soplo lo guardan en una ollita, la tapan muy 
bien y la llevan a enterrar junto a esas piedras o ídolos que tengo 
referido” (Lara, 2007, pp. 79-80). Tanto el vestir a las mazorcas 
de maíz como doncellas como el chupar enfermedades, son ele-
mentos similares que se mantienen en las prácticas rituales de la 
Huasteca (Báez, 2008).

Dentro de la misma Sierra Gorda, específicamente en San 
Juan Bautista Xichú de Indios, se le dio curso a ciertas acusaciones 
de hechicería en contra de un tal Francisco Andrés, llamado el 
“Cristo Viejo”, hacia 1767-1768. Se afirmó que “decia missa, se 
fingia Propheta ó Santo, se bañaba a menudo, y la agua daba á 
beber por reliquia á las Yndias, y que las comulgaba con tortilla” 
(Lara, 2007, pp. 168-169). Años más tarde, en diciembre de 1796, 
se encontró a hombres y mujeres encerrados frente a un altar “con 
muchas luces, y cuatro platos en los que había seis pesos en reales, 



34

y abajo del altar una jícara con una hierba desecha en agua, y dos 
de los asistentes tocando en unas guitarras”. José Dionisio, indio 
dueño de la casa en la villa de San Miguel el Grande, declaró que 
“no sabía para qué se tocaba la música ni quiénes eran los que 
tocaban”, mientras otros declarantes afirmaron que la música “era 
para mover a más fervor y pedir con más aflicción”, que “mien-
tras más tocaran más se les abriera el corazón a pedir a Dios la 
gracia, y perdón”, “para alegrar los corazones”, “para quebrantar 
el corazón para llorar” (Lara, 2009, pp. 140-142).

Es en este contexto que aparece en Xichú de Indios Andrés 
Martínez, indio que “decía misa” donde “ellos cantan, ellos bai-
lan, ellos lloran y hacen lo que les da la gana”. Incluso, se habla 
de un grupo de danzantes bajo la capitanía de José Gil Morales, 
los cuales “son unos indios del pueblo que se visten de mecos, 
y estos se juntan a dar una limosna con la que el que declara 
paga una misa” (Lara, 2009, pp. 142-147). Este caso ilustra ya la 
articulación de la música de guitarras –¿concheras?– y la danza 
vestidos de chichimecos –aunque tal vez no fuesen étnicamente 
pertenecientes a este grupo– dentro de rituales nocturnos. A 
estos elementos se suma la ingestión de brebajes con peyote, el 
uso de sapos, el bailar con “muñecos de papel” que bailan solos, 
el azotar a las cruces y el adorar la figura de la Santa Muerte, 
donde la injerencia tanto de indios como de mulatos demuestra 
la sociedad pluricultural de la época.

Pero este no es un caso aislado. Al otro extremo de la in-
tendencia también hubo delaciones de prácticas heréticas, como 
“una ceremonia de curación celebrada por un indio en la villa de 
San Felipe” en 1761:

Sobre un altar con velas encendidas día y noche fue puesto el 
peyote molido en una copa con agua. Los santos del altar fueron 
perfumados con incienso mientras que el enfermo se arrodillaba 
ante él. Los allí presentes rezaron el rosario y entonaron el alabado 
(himno de alabanza al Santísimo al tiempo de ser colocado en 
el sagrario). El enfermo bebió una parte del brebaje de peyote, 
seguido del curandero y de otros en una especie de comunión. 
Entonces el curandero tocó la guitarra y el enfermo danzó con 
un arco y flecha en sus manos” (Taylor, 1999, p. 99).



35

Estos elementos dancístico-musicales aparecerán en movimientos 
armados ochenta años después, como veremos más adelante. Por 
el momento cabe indicar que San Felipe, colindando con San 
Luis Potosí y Zacatecas, pertenece a otra zona de frontera, la cual 
tuvo otro tipo de colonización, distinta a la provocada por los 
caciques otomíes en el oriente de la intendencia de Guanajuato.

Estancias de frontera

La zona poniente de Guanajuato tuvo como personaje colonizador 
a empresarios españoles. En 1527 Hernán Cortés concedió una 
encomienda a Juan de Villaseñor y Orozco con repartimiento de 
indios en Huango y Puruándiro. Varios años después, en 1542, 
se le otorgaron mercedes precisamente en lo que hoy es la franja 
limítrofe entre Guanajuato y los estados de Jalisco y Michoacán, 
haciéndolo el estanciero más importante de la región2. Además, 
también les fueron otorgadas mercedes a sus hijos, sumando 
“veintitrés sitios para cría de ganado y veintiocho caballerías de 
tierra en los valles de Pénjamo, Cuerámaro y Jalpa” (Elías, 2014, 
p. 52). Otro aspecto de sus empresas sería la minería, pues su 
hijo, Juan de Villaseñor Cervantes (el mozo) fue de los primeros 
en denunciar minas de Guanajuato y Comanja hacia 1557 (Elías, 
2014, pp. 54-55).

Otro ejemplo importante es el de Juan de Jasso, quien acom-
pañó a Cortés a las Hibueras y anduvo pacificando en California 
y Jalisco. Fue corregidor de Yuriria entre 1552 y 1553, recibió 
mercedes de tierra en el Valle de los Chichimecas y en el Valle de 
Señora, donde se fundaría años después la Villa de León, es decir, 
sus posesiones se encontraban entre San Felipe, San Miguel y 
León (Elías, 2014, pp. 58-59), justo al norte de las posesiones de 

2 Las poblaciones otorgadas en encomienda fueron Puruándiro, Conguripo, 
Guanandacuaro, Acapo o Valle Florido, Ytuato, los Guascatos, Ayo el Grande, 
Ayo el Chico, Xalpa, Acámbaro, Cherapécuaro, Cherecho, Ménguaro, Lan-
guencién, Sinerteo, Yanzicuaro, Chapatiro, Tangancícuaro, Guandácuaro, 
Guandaro, Tirimiquero, Caparuato, Numarán, Mutaro, Pénjamo y Guaníma-
ro (Elías, 2014, pp. 50-51).



36

Juan de Villaseñor, y al poniente de los pueblos encomendados a 
los caciques otomíes, donde se observan tres zonas bien definidas.

Al estallar la guerra contra los chichimecas, tanto estancieros 
como caciques defendieron sus posiciones, y la Nueva España 
fundó presidios a lo largo del camino a Zacatecas y Guanajuato, 
quedando las zonas fuera de dicha ruta bajo la organización de 
los propios estancieros, los cuales promovieron la fundación de 
pueblos que sirvieran de defensa ante los ataques chichimecas. Tales 
pueblos eran ajuntamientos de indígenas de distintos orígenes y 
mulatos libres, o bajo el mando de los encomenderos en otras la-
titudes de la Nueva España. Incluso, dentro de los perseguidos por 
la ley, también se daba una conformación pluricultural:

Para esta época, los indios alzados ya eran cómplices de los es-
clavos cimarrones que vivían huidos en la comarca. Éstos vivían 
en tierra áspera y de difícil acceso para los españoles, al igual que 
los mulatos malhechores, por lo que cuando las justicias tratan de 
prenderlos “[…] son avysados unos de otros y ansí se retraen y se 
rrecojen a los montes q[ue] ay en este muchos y grandes q[ue]
bradas do esconden los hurtos q[ue] hacen” (Elías, 2014, p. 65).

Cabe apuntar que esta zona poniente fue explotada en un primer 
momento para cría de ganado –por tratarse de extensos valles 
cuando no se podía contar con mucha vaquerada–; al crecer la 
población alrededor de las minas de Guanajuato durante el siglo 
xvii, cambió de giro al agrícola, siendo para el xviii la región 
productora más importante del virreinato. Por otro lado, aunque 
las numerosas posesiones de tierras de los primeros estancieros 
fueron divididas en las décadas posteriores y cambiaron de 
dueño, es evidente que en la región poniente del actual estado 
de Guanajuato, no hubo autoridades ni caciques indígenas durante 
la época colonial (Elías, 2014, pp. 93 y ss.).

Para cerrar este capítulo dejaré apuntadas las poblaciones 
localizadas a finales del siglo xvii, en lo que será el actual estado 
de Guanajuato, divididas en partidos donde tuvieron influencia 
los tres actores de colonización: los dos primeros corresponden 
a un tipo de colonización estanciera peninsular, una aproximán-
dose al área de influencia de Juan de Villaseñor y otra para las 



37

posesiones aproximadas de Juan de Jasso y Pedro Lorenzo de 
Castilla. La tercera estará determinada por pertenecer al área 
de influencia otomí, aunque también pueda haber alguna pose-
sión de estancieros españoles, como es el caso de Juan Infante, 
dueño de una estancia en San Juan de la Vega (Elías, 2014, pp. 
112-130). Esta última área puede ser identificada por los pueblos 
de visita del franciscano fray Juan González Cordero, mencionado 
anteriormente por sus registros de idolatrías. 

Dicha región fue llamada durante el siglo xvii Provincia de 
los Chichimecas, de la cual presento los datos extraídos de los 
padrones del obispado de Michoacán, a los cuales pertenecía gran 
parte del actual estado de Guanajuato (Cuadro 1).

Área de influencia de 
los descendientes de 
Juan de Villaseñor

Acámbaro
Salvatierra 
San Nicolás
Yorirapúndaro
Piedra Gorda
Pénjamo y Numarán

Área de influencia de 
los descendientes
de Juan de Jasso y 
Pedro Lorenzo de 
Castilla

Irapuato
Santa Fe de Guanajuato
Santa Ana
Marfil
Silao
Villa de León
San Francisco del Rincón
Villa de San Felipe

Área de colonización 
otomí

Zalaya
Apaseo
Villa de Salamanca-Valle de Santiago
Chamacuero
Villa de San Miguel
Pozos del Palmar de Vega
San Luis de la Paz

Cuadro 1. Partidos correspondientes al actual estado de Guanajuato, clasificados 
por sus colonizadores en 1680. Elaboración propia a partir de (Carrillo, 1996, 
p. 23 y Elías, 2014, pp. 112-172).





39

Capítulo III

Padrones y conformación pluriétnica 
del Bajío guanajuatense

A continuación revisaré algunos datos poblacionales del siglo xviii 
y xix para mostrar la conformación pluricultural a doscientos años 
de la colonización europea inicial. Las localidades registradas son 
los antecedentes de los núcleos de población consolidados hacia 
el siglo xix y hasta la época actual. Con ello podré argumentar la 
presencia de una región articulada desde el punto de vista econó-
mico, pero con diferencias en sus prácticas culturales y artísticas 
producidas por los procesos de colonización. 

Cifras poblacionales durante el siglo xviii

Si bien hay registros poblacionales anteriores al siglo xviii, es cierto 
que éstos tienen muchas deficiencias por la falta de equilibrio en 
los datos obtenidos, debido principalmente a que la información 
era enviada por cada representante de ciudad según sus intereses 
y capacidades. Será el rey Felipe V quien encargue diversas des-
cripciones generales del reino de la Nueva España a mediados 
de aquel siglo, alrededor de 1740. El libro donde se encuentran 
los registros del actual estado de Guanajuato es el referente al 
Obispado de Michoacán, resaltando las jurisdicciones de Celaya, 
Salvatierra, Villa de San Miguel el Grande, Villa de Guanajuato, 
Villa de León y San Luis de la Paz.

El vecindario de Celaya, y sus haciendas inmediatas, se 
componía de dos mil familias “de españoles, mestizos y mulatos”. 
Además, en la ciudad había “república de indios con gobernador, 
alcaldes y regidores, a cuyo gobierno están sujetas dos mil seis-
cientas y cincuenta familias de la nación otomí, descendientes de 
los chichimecas”. Fuera de ella enumeró ocho pueblos cabecera 



40

“que componen república de indios”, los cuales exponemos a 
continuación (Cuadro 2):

Lugar Españoles Mestizos Mulatos Indios 

Celaya 2000 familias 2650 fam.

Yurirapúndaro – – – 485 fam.

San Miguel 
Eménguaro – – – 97 fam.

Urireo Algunos – 907 fam.

San Juan de la 
Vega 20 familias 415 fam.

San Miguel 
Gerécuaro 20 familias 50 fam.

San Juan Bapt. 
Apaceo 200 familias 1325 fam.

San Franc. 
Chamacuero 30 familias 690 fam.

Acámbaro 80 familias 490 fam.

Cuadro 2. Población de la jurisdicción de Celaya, 1748. Elaboración propia a 
partir de (Villaseñor, 1992, pp. 313-314).

Sumando el número de familias, resulta una población mayori-
tariamente indígena frente a las de otras calidades, 7109 familias 
de indios por 2350 de españoles, mestizos y mulatos. La siguiente 
jurisdicción es la de Salvatierra, donde indica que en la cabecera los 
indios “hablan el otomí”, pero inteligen el castellano (Cuadro 3).

Lugar Españoles Mestizos Mulatos Indios 

Salvatierra 300 familias 905 fam.

Cuadro 3. Población de la ciudad de Salvatierra, 1748. Elaboración propia, a 
partir de (Villaseñor, 1992, pp. 314-315).



41

De la Villa de San Miguel indica haber sido fundada en la an-
tigüedad por “españoles y tlaxcaltecas conquistado a los indios 
chichimecos”, y subsisten dispersos indios que hablan “el idioma 
otomí, y algunos el mexicano”; desafortunadamente, no aclara el 
número de familias indígenas. En cuanto a la Villa de San Felipe 
refiere que “es república de indios con gobernador y alcaldes”, 
pero tampoco indica su número. Además, comenta que hubo 
una congregación llamada Nuestra Señora de los Dolores, pero 
se segregó del curato de San Miguel y tomó por nombre Pueblo 
nuevo de los Dolores, sin definir número de indios (Cuadro 4).

Lugar Españoles Mestizos Mulatos Indios 

Villa de San Miguel Pasan de 3000 familias ¿?

Villa de San Felipe 500 familias ¿?

Pueblo de los 
Dolores 200 familias ¿?

Cuadro 4. Población de la jurisdicción de San Miguel el Grande, 1748. 
Elaboración propia, a partir de (Villaseñor, 1992, pp. 316-317).

La jurisdicción de la Villa de Guanajuato es por mucho la más 
poblada, pero no refiere número de indios en todos los casos, 
sólo indica que en Silao hay “dos vicarios prácticos en el idioma 
otomí”, en Marfil “un vicario práctico en el idioma tarasco”, al 
igual que uno en tarasco en Irapuato (Cuadro 5). 

Lugar Españoles Mestizos Mulatos Indios 

Villa de Guanajuato 5000 familias ¿?

Silao 1500 familias Algunas

Marfil 1000 familias ¿?

Irapuato 222 familias 1000 fam.

Cuadro 5. Población de la jurisdicción de Guanajuato, 1748. Elaboración 
propia, a partir de (Villaseñor, 1992, pp. 317-320).



42

No obstante, cabría apuntar algunos datos más. Resulta interesante 
la existencia de un barrio de Mazahuas:

No hay en la ciudad de Guanajuato –se ha dicho– otro barrio que 
tenga nombre de indígenas, guamares, guachichiles, guaxabanes, 
copucez, entre aquellas naciones que habitaron el territorio, los 
llamados chichimecas; tampoco de los indígenas trasladados, no 
hay barrio de mexicanos, de tarascos, de otomíes, pero sí hay 
barrio de Mazahuas, y su templo, el del Señor San José, asiento 
del hospital, con otro templo importante […], el templo del 
Señor del Buen Viaje; hay también en el callejón de Mazahuas 
una capilla doméstica donde ha sido arraigado el culto del Ecce 
Homo, Señor que fue rescatado, en tiempo de la persecución 
religiosa, del mineral del Cubo, y llevado a ese lugar donde 
“jugaba el diablo” (Lara, 2005, pp. 13-14).

La hipótesis del autor respecto a ello es “que los mexicanos, tarascos 
y otomíes prevalecieron en tanto nación con usos y costumbres, 
los mazahua se asociaron como ‘castas’, y así mantuvieron el te-
rritorio designado para ellos”. Dicho barrio se encuentra en una 
de las plazuelas céntricas del actual Guanajuato: “la plazuela del 
Baratillo tiene el origen del hospital de los Mazahuas en la actual 
capilla de San José” (Lara, 2005, p. 14); sin embargo, para el siglo 
xvii “la nación salió de la historia documental de Guanajuato”:

Al paso de los siglos disminuyeron las poblaciones de los hospi-
tales: en 1730 ya no había otomíes a quienes se les respetara el 
derecho de propiedad, su templo formaba parte de las propiedades 
entregadas a la Compañía de Jesús para capilla. Hacia principios 
del siglo xix el Colegio de la Purísima adquirió el hospital de 
mexicanos, su templo es hoy el Salón del Consejo Universitario 
(Lara, 2005, pp. 35-36).

Con mayores elementos históricos, volveré a comentar la falta de 
datos alrededor de los barrios indígenas de la ciudad de Guanajuato.

En cuanto a la jurisdicción de la Villa de León, menciona que 
en su inmediación están dos pueblos de indios, San Francisco del 
Cuisillo y San Miguel, los cuales “hablan el idioma tarasco, aunque 
raras veces, por ser los más prácticos en el idioma castellano”; 



43

para el caso de San Francisco y Purísima había un “cura clérigo de 
los idiomas otomí y tarasco”, y para Pénjamo un “cura clérigo del 
idioma tarasco, que es el de los indios que lo habitan, no obstante 
de estar todos versados en el castellano” (Cuadro 6).

Lugar Españoles Mestizos Mulatos Indios 

León 521 familias 471 familias 196 familias 183 
fam.

San Francisco 
del Rincón

279 familias 3 familias 3 familias 335 
fam.

Purísima 
Concepción

208 
fam.

San Pedro 
Piedra Gorda 

414 familias 84 familias 3 familias –

San Fco. 
[Pénjamo]

98 familias 97 familias 70 familias 58 fam.

Cuadro 6. Población de la jurisdicción de León, 1748. Elaboración propia, a 
partir de (Villaseñor, 1992, pp. 320-321).

Aquí, junto con la descripción de Celaya, se tienen datos comple-
tos de indios, además de estar diferenciados los datos de familias 
de españoles, mestizos y mulatos, dando por resultado total 
de la jurisdicción: 1312 familias de españoles, 655 de mestizos, 
272 mulatos y 784 familias de indios. Cabe mencionar que 
San Pedro Piedra Gorda, actual Ciudad Manuel Doblado no 
tiene registro de indios pues se indica como congregación 
de españoles “establecida de sesenta años a esta parte”, es decir, 
fundada alrededor de la década de 1680, muchos años posterior 
a la primera fase de colonización estanciera.

Por último, la jurisdicción de San Luis de la Paz comprendía 
el Colegio de la Compañía de Jesús y su vecindario, con “indios 
pames, que frecuentan las entradas en este territorio”, mientras 
en el vecindario hay “gobernador y oficiales que componen su 
república; hablan el idioma otomí”. Es decir, había una “república” 
otomí en el pueblo, con gobernador y oficiales, mientras a las 



44

afueras se encontraban los indios pames, quienes eran atendidos 
por los jesuitas (Cuadro 7).

Lugar Españoles Mestizos Mulatos Indios 

San Luis de la Paz 42 familias 68 familias 614 fam.

Palmar de Vega 
[Pozos] 15 familias 36 familias 32 fam.

Sn. Fco. de A. de 
Tzichú 36 familias 92 familias 43 fam.

Real de Targea 130 familias –

San Juan Bapt. 
Tzichú 4 familias 9 familias – 539 fam.

Sto. Tomás Tierra 
Blanca – 593 fam.

Cuadro 7. Población de la jurisdicción de San Luis de la Paz, 1748. Elaboración 
propia, a partir de (Villaseñor, 1992, pp. 321-322).

Es importante resaltar que Tierra Blanca fue una población to-
talmente indígena, y que el poblado de San Juan Bautista Xichú 
–actual Victoria– no tuvo familias mulatas y sí un gran número 
de indios; Peter Gerhard afirma que había “unos pocos chichi-
mecas en el este de Sichú”, y que la población indígena estaba 
concentrada en sus dependencias: Santo Domingo de Tierra 
Blanca, La Sieneguilla o Nuestra Señora de Guadalupe, y Santa 
Catarina Mártir (Gerhard, 1986, pp. 239-240). Al contrario, en 
el Real de Atargea no se registraron indios.

También es significativo que el Real de Xichú tuviera gran 
cantidad de familias mestizas y mulatas en comparación con las 
indígenas. El alto número de indígenas en Tierra Blanca se com-
prende por ser “república de indios con gobernador”; no obstante, 
lo cierto es que existe diversidad étnica en toda la alcaldía, aún sin 
tener datos de a qué etnias pertenecían los indios contabilizados. 

Para sintetizar los registros, las jurisdicciones de Celaya y 
Salvatierra –donde se ofrecieron datos del número de familias 
de indios–, el porcentaje de ellas corresponde a 30%, del total de 



45

habitantes. Si bien en el caso de la ciudad de Celaya se menciona 
que la república de indios es de lengua otomí, en la jurisdicción 
hubo indios de diversas etnias, como lo registró Ciudad Real en 
el temprano 1586; para el caso específico de Celaya mencionó que 
“en su comarca hay más de ochenta españoles y unos pocos de 
indios de diferentes naciones y lengua, porque unos son mexi-
canos, otros otomíes, otros tarascos, otros matzahuas y otros 
chichimecas pamies”, por lo cual puede quedar identificado el 
origen étnico antiguo de los indios que vivían en la jurisdicción 
de Celaya en el siglo xviii.

Asimismo, se registró que Tarandacuao es población tarasca, 
mientras Acámbaro y su guardianía “son de indios tarascos y 
otomíes, la mitad de unos y la mitad de otros”, que combatían 
con chichimecas (Ciudad Real, 1993 t. ii, p. 69).3 A su vez, Ciudad 
Real afirmó que el convento de Apaceo tiene a su cargo “algunos 
indios otomíes, tarascos y mexicanos, y nueve o diez españoles” 
(Ciudad Real, 1993 t. II, p. 75). Esta pluriculturalidad también 
se ve reflejada en las lenguas que tuvo que aprender González 
Cordero para evangelizar y perseguir la doctrina en la década de 
1630 en los poblados alrededor del río Laja ya referidos.

El caso de la Villa de León es contrario al de Celaya y 
Salvatierra para mediados del siglo xviii, pues aquí hubo 784 
familias de indios, 1312 familias de españoles y 927 familias de 
mestizos y mulatos, siendo cifras bastante proporcionales com-
paradas con las del oriente de Guanajuato. Las otras dos villas, 
de Guanajuato y de San Miguel, no registraron el número de 
familias de indios, seguramente por buscar identificarse ante la 

3 Dejo aquí una referencia a danzas en Acámbaro donde se exponen prácticas 
laborales de la época, aunque no sean los casos a estudiar aquí: 
Tenían los indios hechas muchas ramadas y arcos, y entre éstas había más de 
veinte muy grandes, y en lo alto cada una estaba hecho un altar, y junto al altar 
mucha música de trompetas. Hubo chichimecas contrahechos y muchos bailes 
y danzas, y especial una de herreros que, muy de propósito, habían llevado 
unos fuelles grandes al patio del convento donde tenían asentada su fragua 
con todo su aderezo, y al son de un tamboril estaban martillando y labrando 
hierro muy despacio; los canteros así mesmo estaban al son de otro danzando 
y labrando una piedra (Ciudad Real, 1993 t. ii, pp. 68-69).



46

Corona como congregaciones de españoles cuando en realidad 
no lo eran, según la reflexión de Tovar Rangel (2002, p. 148). La 
justificación local aparece una década después en otra solicitud 
de información del obispado por parte de la Villa de Guanajuato: 
“no se puede acertivo hacer cómputo del número de personas que 
hay en pésta ciudad y sus contornos por la numerosidad de gente 
vaga foránea” (González, 1985, p. 309). La misma justificación 
ofrecen en Silao: “porque con la ocasión de ser dichos indios 
vagos, sin sujección a pueblos y con la cercanía de cinco leguas, 
que sólo distan las minas de la ciudad de Guanajuato, como se 
pasan a trabajar en ellas, no se puede conseguir padrón con nú-
mero fijo de sus feligreses” (González, 1985, pp. 296-297). Más 
adelante expondré la razón económica de no considerarlos por 
parte de la autoridad civil.

Por último, Ciudad Real mencionó que “Xichú es un pueblo 
pequeño de indios otomíes” que se defendieron de “los chichi-
mecas de guerra” (1993 t. i p. 138), por lo cual, los indios pames 
fueron atendidos por la Orden jesuita a las afueras de San Luis de 
la Paz. Al parecer, hubo conflictos entre estos dos grupos étnicos, 
ocasionados precisamente por la colonización.

Existe otro registro de 1765 en el Obispado de Michoacán, 
el cual no tiene información homogénea para cada jurisdicción, 
por lo cual sólo mencionaré que del curato de Acámbaro cinco 
poblaciones están habitadas por indios otomíes y sólo una por 
tarascos (González, 1985, pp. 101-106). Y en cuanto a datos espe-
cíficos de tipo de población, sólo se exponen los pueblos sujetos a 
los curatos de Celaya –por familias– (Cuadro 8), y de Guanajuato 
y San Luis de la Paz por habitantes (Cuadro 9).

Lugar Españoles Mulatos y 
mestizos Indios 

Celaya 1132 familias 2446 familias

Rincón 7 familias 72 familias 364 familias

San Miguel Otopam 39 familias 38 familias 392 familias

Santa Cruz 48 familias 111 familias 1053 familias



47

Lugar Españoles Mulatos y 
mestizos Indios 

Chamaquero 154 familias 23 familias 2020 familias

Apaseo 97 familias 89 familias 968 familias

Neutla 15 familias 13 familias 550 familias

Amoles [Cortazar] 86 familias 29 familias 1872 familias

San Juan de la Vega 46 familias 19 familias 483 familias

Cuadro 8. Población de los curatos de Celaya, 1765. Elaboración propia, a 
partir de (González, 1985, p. 307).

Aquí cabe destacar aún el crecido número de indios, mientras en 
otros curatos no alcanzan tales proporciones y se menciona que 
se trata de indios ladinos ya en el idioma castellano, mostrando 
un mestizaje mayor.

Lugar Españoles Mulatos y 
mestizos Indios 

Guanajuato 5012 hab. 19020 hab. 1710 hab.

Marfil 400 hab. 1800 hab. 3626 hab.

Real de Santa 
Ana 249 hab. 575 hab. 750 hab.

San Luis de la 
Paz 1023 hab. 1369 hab. 5752 hab., más 

311 chichimecas

Real de los 
Pozos Palmar de 
Vega

183 hab. 741 hab. 829 hab.

Cuadro 9. Habitantes de los curatos de Guanajuato y San Luis de la Paz, 1765. 
Elaboración propia, a partir de (González, 1985, pp. 309, 312).

Aquí contrastan los números para el curato de Guanajuato donde 
destaca el alto número de mulatos y demás gente de color quebrado 
–seguramente empleado en las minas–, y los datos de San Luis 
de la Paz con un mayor número de población indígena. Resulta 



48

significativo que se aporte una cifra específica para los chichime-
cas, perteneciente a la misión. Éste último curato, y el de Celaya 
tendrían las poblaciones con mayor tradición indígena, princi-
palmente otomí, sin embargo, San Miguel el Grande y Dolores 
también tuvieron fuerte herencia otomí aunque no hayan aportado 
datos concretos de ello. Para 1781 el curato de León sorprende 
por el alto número de población indígena (Cuadro 10). 

Lugar Gente de razón Indios Otras castas

Villa de León 1,585 378 3,544

Pueblo de San Miguel 1,386

Id del Coecillo 2,472

Haciendas del curato 1,619 2,109 5,482

Total 3,204 6,345 9,026

Cuadro 10. Población del curato de León (Romero, 1862, p. 190).

Y hacia 1795 se informa que en San Luis de la Paz, además de 
chichimecas, habitan en tierra adentro algunos “Pamies, que son 
como los otomíes de por allá”, con un idioma difícil “porque en 
treinta vecinos suele haber cuatro o cinco lenguas distintas”, de las 
cuales únicamente se menciona la guaxabana. Además se informa 
que se les enseña canto a los niños, lo cual les gusta mucho a los 
padres (Romero, 1862, pp. 235-236). 

Resistencia indígena en la época independiente

Para 1860 el obispado de Michoacán volvió a requerir datos estadís-
ticos, anunciando que el estado de Guanajuato estaba conformado 
por cinco departamentos: Guanajuato, León, Celaya, Allende y 
Sierra Gorda, ya sin ofrecer cifras de castas, pero ello no indica 
que hayan desaparecido o se hayan mestizado totalmente. Como 
es de esperarse, es en los departamentos de Celaya y San Luis de 
la Paz donde se ubican los últimos pueblos de indios –previo a la 
intervención francesa–; pero aquí sí hay datos generales sobre 



49

los indígenas de San Miguel, ya de Allende, donde “una tercera 
parte hablan el idioma otomite”; Dolores Hidalgo, donde la “raza 
indígena, que habla el Otomí, forma poco más de la mitad”; y San 
Felipe, donde “tres cuartas partes son de raza blanca ó mestiza, 
y el resto de indios que hablan el idioma castellano” (Romero, 
1862, pp. 204, 206, 209).

En el municipio de Celaya había “cinco pueblos auxiliares de 
indios otomites que son San Juan de la Vega, Rincón de Tamayo, 
Amoles [Cortazar], Huaje y San Miguel Octopan”. De Neutla 
su población es de “indios otomites”. Apaseo está formado ”la 
mayor parte de indios tarascos y otomites”. Chamacuero está 
formado “la mayor parte de indios otomites que comprenden el 
idioma castellano”. En el curato de Yuriria “la mitad de habitantes 
pertenecen á las razas española y mista y el resto á la indígena”. 
Y Acámbaro está habitado por “indios tarascos y otomites: dos 
quintas partes son de raza europea y mista” (Romero, 1862, pp. 
215, 219-221, 223, 228, 234).

Por su parte, en Xichú un vicario “debe saber el idioma 
otomite”, mientras la población de Pozos o Palmar de Vega está 
integrada por “indios otomites en su mayor parte: hay algunos 
pames, y poca gente de raza española”. De Xichú el Grande (el 
mineral) y Atargea no menciona el número de habitantes ni la 
conformación étnica; en cambio, de Xichú de Indios (San Juan 
Bautista [Victoria]) afirma que “nueve décimas partes son indios, 
y el resto de raza mista. […] El idioma de estos indios es el otomí: 
algunos que se avecindaron en la misión de Arnedo hablan el 
Pame” (Romero, 1862, pp. 237-239).

Otras localidades con presencia indígena fueron Pénxamo, 
con “una tercera parte de raza indígena”, sin determinar cual; y 
en San Francisco del Rincón se menciona “una capilla miserable 
de los indios”. Únicamente en el Departamento de Guanajuato 
“existen pocos indios”, pues los habitantes son “casi todos de 
raza mista y españoles: el número de indios es insignificante y 
todos hablan español”; excepto Salamanca, pues “la mayor parte 
de ella es de indios otomites” (Romero, 1862, pp. 194, 198, 158, 
171, 177, 182).



50

Para exponer el problema de fondo en las representaciones 
dancísticas actuales de Guanajuato será fundamental plantear 
un caso de movilización indígena, aunque pueda considerarse 
mínimo o tangencial. Este puede considerarse una extensión de 
los tumultos indígenas en la Sierra Gorda durante el siglo xviii 
por parte de los jonaces (Galaviz, 1971, pp. 16-31).4

Hacia 1862 Casas Viejas (San José Iturbide) era una entrada 
a la Sierra Gorda que se encontraba en “terrenos de la antigua 
hacienda del Capulín que perteneció al mayorazgo de Guerrero 
y Villaseca” (Romero, 1862, p. 239). Dicho mayorazgo se puede 
rastrear desde la merced dada a García de Morón en 1544, en lo 
que hoy es Dolores Hidalgo, el cual casó a su única hija y heredera 
con Alonso de Villaseca (Ruiz, 2004, pp. 167-192). No expondré 
las vicisitudes alrededor de la consolidación del mayorazgo, sino 
sólo del “avecindamiento de comunidades de campesinos indígenas 
que formaron diversos ranchos al interior de las haciendas, o bien 
alrededor de sus cascos” (Ruiz, 2004, pp. 199-200).

El Llanito y Cruz del Palmar, ambas reconocidas en la 
actualidad por ser importantes lugares de devoción para los 
danzantes concheros del Río Laja, fueron comunidades otomíes. 
Ambas congregaciones se formaron a partir de migraciones de la 
antigua región otomí a la zona del Río Laja para trabajar en las 
haciendas; con el paso del tiempo construyeron su capilla y sus 
casas. Ambas buscaron tener reconocimiento legal a través del 
litigio pues los dueños de la tierra se negaban a referir su exis-
tencia, ya que “su elevación a la categoría de pueblo dependía de 
instancias virreinales, quienes al concederlo reconocían de facto 
la presencia y derechos de una república de indios” (Ruiz, 2004, 
p. 200). Por ello las comunidades nombraban representantes para 
demostrar su antigüedad, número e infraestructura material para 
ser tomados por pueblos y poseer la tierra donde vivían.

4 El término jonaz aparece hasta el siglo xviii, sin tener claro si pertenecían 
a alguna nación descrita por Guillermo Santa María en el siglo xvi, o a otra 
diferente. Me parece que pudieron ser un grupo pame belicoso, pues los jo-
naces tenían como “lugar predilecto” el Cerro Prieto (Galaviz, 1971, pp. 6-9), 
lugar en el cual Fray Juan Guadalupe Soriano describió prácticas idolátricas 
por parte de pames hacia 1767, ya referido arriba. 



51

Al ser un pueblo, se les daba un cierto número de varas 
de terreno útil, y garantizaba “entradas, salidas, pastos, aguajes, 
abrevaderos, tierras de repartimiento y ejido para el tributo real”, 
y si contaban con capilla, se debía designar un “vicario de pie 
fijo. En pocas palabras, acceder a la petición implicaba “formali-
zar República” (Ruiz, 2004, p. 201). Por ello es que los datos de 
población que informaban las autoridades civiles no muestran 
la realidad de los asentamientos y, definitivamente, provocó el 
descontento entre los indígenas que se veían impedidos de tener 
bienes inmuebles, a favor de la consolidación de grandes latifun-
dios, como lo era el mayorazgo Guerrero Villaseca.

La oposición a que fueran dueños de tierras se ejemplifica en 
la opinión del cura beneficiado de San Miguel, quien informó 
en 1796 que los indios de Cruz del Palmar eran “gente abatida, en-
tregada al ocio, amante de la inquietud e indómita”:

Agregó que sus casas eran de paja o majada; que no contaban 
con iglesia y ornamentos adecuados; que mentían al decir que el 
río que los separaba en su camino a San Miguel fuera peligroso; 
que no tenían montes para sus necesidades […]; que los indios 
ocupaban tierras del mariscal de Castilla en calidad de cuadrillas y 
colonos, es decir, como arranchados, nunca como congregación; 
que los indios deseaban lograr libertad y arbitrios para armar 
sus mitotes o nescuitiles; que “[…] no prometen aplicación a 
los cristianos principios, y antes bien conspiran al fomento de 
sus particulares intereses y perjuicio de los hacendados” (Ruiz, 
2004, pp. 201-202).

En cambio, el representante de los indios de Cruz del Palmar negó 
los argumentos del cura, y el fiscal protector de indios afirmó que:

los indios han padecido graves inconvenientes y latrocinios cada 
que van a la cabecera parroquial, además de que antaño habían 
sido sujetos a servidumbre obligada, por parte de mineros y 
hacendados, para el trabajo en minas, y padecido […] exceso 
muy repetido de encerrarlos en las tiapisqueras ó cárceles que 
tenían formadas a imitación de trojes, para el efecto de cargarlos 
de prisiones, ponerlos en el cepo y castigarlos con la pena de 



52

azotes, medida a la voluntad de los mismos hacendados (Ruiz, 
2004, p. 202).

Tales discursos son el reflejo de los tumultos provocados por las 
reformas borbónicas alrededor de la tenencia de la tierra (Castro, 
1996, pp. 148-160). El acaparamiento de ellas se puede ejemplificar 
con Agustín Guerrero quien poseía “haciendas, estancias, sitios y 
caballerías de tierra que tenía y poseía en Las Chichimecas, con 
todos los ganados mayores y menores, casas, corrales y demás 
caballerías de tierra, estancias, labores, minas y partes de minas 
que tenía en términos de Guanajuato”, según un testamento de 
sucesión, además de otras propiedades en las regiones de Pachuca, 
Pánuco, Toluca, Ixmiquilpan, Alvarado, Zacatecas y ciudad de 
México (Ruiz, 2004, pp. 177-178).

Después de la revolución de independencia, hacia 1840, hubo 
levantamientos armados en las haciendas de Charcas, El Capulín, 
El Salitre y Palmillas (hoy San José Iturbide), donde continuaban 
las descalificaciones de finales de la época colonial: en carta de un 
exgobernador del estado se culpa a los habitantes, “de vivir en la 
ociosidad y sin trabajo, inclinados puramente al robo de que han 
vivido muchos años; el vicio de la embriaguez que los domina y 
los pone fuera de los principios de la razón y de la justicia; y por 
último la tendencia a no reconocer autoridad alguna y viven como 
en estado de naturaleza”; en cambio, un general envió informe al 
Gobierno de Guanajuato considerando lo siguiente:

La avaricia criminal de algunos propietarios los precipitaron a 
la insurrección porque sacrificaban en su trabajo a estos mise-
rables. La costumbre de rayar que hay en algunas haciendas por 
medio de boletas que se amortizaban en una tienda del mismo 
dueño causa que el sirviente nunca lo sea del fruto de su trabajo 
(Pérez, 1988, pp. 196-199).

Por su parte, el hacendado Juan Frías se negó a que los domini-
cos fundaran una “en el rancho de Cieneguilla, Guanajuato”, y 
se quejó de que las misiones de San Miguel de Palmas y Santa 
Rosa de las minas de Xichú se encontraban en sus propiedades, 
a lo que un misionero argumentó en su contra: “no se hartan de 



53

ser dueños de haciendas”. Lo mismo sucedió con las haciendas 
de Ortega y Manzanares, apropiándose de tierras de la Misión 
de Chichimecas (Uzeta, 2004a, pp. 70-71).

Además, hubo sublevaciones comuneras en Querétaro y 
Guanajuato en contra de las reformas liberales de 1833 al grito de 
Religión y Fueros, ya que prohibían expresiones religiosas populares 
como las procesiones y las danzas (Urbina, 2013, p. 5). Asimismo, 
durante la Intervención Francesa también se prohibieron ritos y 
danzas religiosas. En San Luis de la Paz, en septiembre de 1865, 
se justificó la espantosa miseria del lugar de la siguiente manera:

La autoridad del lugar parece tomar empeño en ocasionarla, 
planteando escuelas de danza y haciendo exhibiciones de ídolos 
[…]. Las más de las veces no se ven en las calles sino mojigangas 
que estorban el paso. El tiempo y el dinero que el indio gasta así 
sin provecho alguno, lo emplearía con más razón en cultivar la 
tierra (apud. Preciado, 2007, p. 132).

La Junta Protectora de las Clases Menesterosas dictaminó que se 
dejaran de realizar ciertas costumbres “contrarias a la civilización 
actual”, entre las cuales las danzas ofendían a la moral y eran 
gravosas para ello, ya que para representarlas usaban trajes que 
“además de ridículos eran costosos” (apud. Preciado, 2007, p. 132).

Es así que los “religioneros” estuvieron activos en 1868 en la 
Sierra Gorda queretana y, tiempo después, en 1875, volvieron a 
levantarse en armas, principalmente en Michoacán, Guanajuato 
y Jalisco. Al año siguiente se unieron a las fuerzas de Porfirio 
Díaz bajo el Plan de Tuxtepec, al grito de “¡viva la religión!” Otra 
facción tuvo su origen en las guerrillas juaristas durante la guerra 
de Reforma y tiempo después formaron parte de las fuerzas an-
tiimperialistas contra Maximiliano, y que, al igual que el grupo 
religionero, apoyarían a las fuerzas tuxtepecanas porfiristas, para 
crear en 1877 la organización Fuerzas Defensoras de la Soberanía o 
Los Pueblos Bandera. Aunque con antecedentes contradictorios, 
ambos grupos armados se unieron a partir de 1876 para defender 
las tierras comunales, creándose la organización Los Pueblos Unidos 
(Urbina, 2013, pp. 5-6).



54

La unidad de tales grupos se originó por el despojo de tierras 
por parte de los hacendados, quienes se las apropiaron por la 
fuerza o a través de “ventas simuladas, realizadas por personas 
ilegítimas o apoderados”. 

También los comisionados del repartimiento de tierras, teniendo 
a su favor la ley del 25 de junio de 1856, se apropiaron por vía 
de la adjudicación la mayor parte de las tierras. […] Así, algu-
nos caseríos de haciendas o “ranchos” demandaban haber sido 
originalmente pueblos de indios, devorados por las haciendas” 
(2013, p. 6).

Lo anterior implica una relación directa con las viejas demandas 
de formar pueblos y detener el despojo de tierras desde por lo 
menos dos siglos atrás. En enero de 1876 se reunieron un grupo de 
representantes indígenas en la capilla o “calvarito” de la Santísima 
Cruz, bajo el resguardo de la familia Patlán, ubicado en el vol-
cán de Palo Huérfano,5 contiguo a San Miguel de Allende y al 
Puerto de los Bárbaros o de Calderón, siendo este último otro 
de los puntos más importantes de peregrinación y danza en la 
actualidad. A ella asistieron representantes indígenas de los alre-
dedores de las ciudades de Guanajuato y San Miguel de Allende 
al mando militar de Pablo Mandujano,6 nativo de San Miguel 
Octopan, municipio de Celaya, Guanajuato, quien fue miembro 
de una capitanía de danzas y de las fuerzas liberales desde 1856, 
así como Esteban Martínez Coronado, arrimado del Mineral de 
Marfil. Ambos formaban parte de las Fuerzas Defensoras de la 
Soberanía (Urbina, 2013, p. 6).

Ellos esperaban con su movimiento expulsar a los “espa-
ñoles” debido al despojo de tierras ya que éstas les pertenecían 

5 Actualmente se le conoce como Los Picachos, ubicado entre Comonfort y 
San Miguel de Allende, no tan lejos de San José Iturbide (Pérez, 1996, pp. 
174-183).

6 Las poblaciones mencionadas fueron: San José de los Llanos Burras, Santa 
Teresa de Jesús, San Miguel de los Naranjos y Caleras, haciendas aledañas a 
la ciudad de Guanajuato; y de San Miguel de Allende, Santa Catarina de las 
Cuevas (Urbina, 2012, p. 78).



55

como “República por ser de los Chichimecas y no de otros”. 
Es de resaltar la referencia a ser república de chichimecas, tér-
mino usado durante la época colonial, pues era en ese contexto 
histórico donde se exponía claramente su noción de crítica, 
dado que se concebían en la misma situación precaria anterior 
a la independencia. Por ello solicitaron al presidente Lerdo de 
Tejada les “pusiera en poseción de sus pueblos y terrenos que se 
han adjudicado los españoles” (apud. Urbina, 2013, pp. 6-7). En 
este sentido, la lucha política estuvo sustentada en las relaciones 
comunitarias indígenas previas y su interpretación basada en el 
pasado colonial, como lo muestra Seferino Ramírez al invitar al 
capitán de danza de Guanajuato, Trinidad Ramírez:

podemos ¿contar con Ud. en compañía de todos los Sres. 
Capitanes que fueren de su mayor agrado y de mayor confianza 
a Ud.? Puede contestar lo siguiente sí? Ó no?; como primer 
Estandarte de la Corte Principal de Guanajuato, si se presta 
boluntariamente para defender nuestra Patria nuestro derecho 
que nos conbiene por la soberana Reina de los Ángeles María 
Santísima de Guadalupe de América […] como responsable á 
todos Ud. podrá conquistar á los de mayor secreto que Ud. confíe 
y como primer Capitán Ud. sabrá quiénes son de su confianza 
y cuáles no? (apud. Urbina, 2013, pp. 7-8).

Su causa está en sumar adeptos: “El mapa de este pueblo del Valle 
de Santiago, tiene sinco leguas en cuadro, por lo que es la parte de 
la Jurisdicción del pueblo, por lo que es la parte de las conquistas”. 
Pero la sublevación no se llevó a cabo con este programa, pues 
cuatro meses después defendieron el Plan de Tuxtepec, en espera 
de “premiar á los que trabajaron en la revolución, pagándoles sus 
sueldos íntegros con terrenos ó fincas urbanas Nacionales”; pero 
no fue así. Una vez que Porfirio Díaz se hizo del poder, no fueron 
cumplidas sus demandas. Por ello se redactó después un docu-
mento recordando los objetivos de la Federación de los Pueblos 
Bandera, donde aparecen los siguientes personajes:

Antonio Guevara, un octogenario y comerciante ambulante de 
manta corriente, que proveía a comunidades ubicadas al norte 



56

de la ciudad de Querétaro de cohetes y velas para sus fiestas 
patronales y que recaudaba aportaciones para la celebración del 
culto a la Santa Cruz, del 3 de mayo. Además, representaba a la 
comunidad de San Francisco Buenavista, para entonces desapare-
cida pues sus habitantes fueron expulsados de sus casas, asentadas 
en la hacienda de Buenavista, propiedad de Manuel Legarreta. 
[…] Este documento fue firmado por el general Mandujano y 
representantes de varias comunidades, como José María Godino, 
de San Miguel Ixtla, y Anselmo de la Cruz, de Baltierrallas, 
Guanajuato, y asimismo capitán de danza (Urbina, 2012, p. 82).

En marzo de 1877 se reunieron en la “Sagrada y nueva conquista, 
del Valle de Santiago Nuevo Méjico” 18 alféreces y capitanes de 
las Hermandades Chichimecas de Arco y Flecha de varias comu-
nidades de Guanajuato y de Querétaro para exigir “se entregue lo 
ageno á su Primer dueño”. Los firmantes fueron Cayetano Díaz, 
de Valle de Santiago; Antonio Mendoza, de Salamanca; Rosalío 
López, de San Miguel el Grande; Susano Juárez, de San Miguel 
Uriangato; y Romualdo Cruz, de San Mateo Atécuaro, por el 
estado de Guanajuato. De Querétaro aparecen Justo Almanso, 
de San Juan del Río; y Florencio Sánchez, Capitán General de 
la Hermandad de la Santísima Cruz de los Milagros de Santiago 
de Querétaro, quienes exigían libertad de culto externo –fiestas, 
procesiones, danzas, además del culto interno a través de las vela-
ciones–, su derecho al libre tránsito, no pagar jornales en vales de la 
tienda de raya, el reconocimiento de sus fundos legales o su suelo, 
y una indemnización a los despojados (Urbina, 2012, p. 83-84).

Meses después el capitán general Florencio Sánchez y 
el capitán de la Hermandad del Barrio del Espíritu Santo y 
del Señor de la Piedad de Santiago de Querétaro, Damasio 
González, expusieron al presidente Díaz una solicitud para que 
fuese permitida su danza:

los Naturales casiques principales y los ñetos y bisñetos y tata-
rañetos demas los yjos de nuestros padres antecedente de los 
primimeros posiadores chichimecos de la Santa Cruz de los 
Milagros nos presentamos con el mas debido Respeto ante sus 
plantas de su buecelencia de ausia de ampararnos con hunna 



57

superior orden y para que nos sirba de Resguardo de nuestra 
conquista de arcos y flechas de nuestra danza de arco y flechas sin 
que algunna Autorida nos otorben ni alguna persona nos Enpida 
Mi costumbre de nuestra conquista de la Cruz de Santiago de 
Querétaro pues declaramos que lla emos dado la fuerza y con la 
bida y sangre y para defender la bandera del C. presidente Dn. 
Porfirio dias (Urbina, 2013, p. 9).

Aquí se muestra diáfanamente una continuidad histórica en los 
ámbitos políticos y culturales en tanto se mantiene una relación 
profunda entre las luchas agrarias y la tradición de danzas guerreras 
otopames, formadas en la diversidad étnica de la zona, donde se 
mezclan prácticas prehispánicas con la tradición católica popular. 
Es precisamente en esta época cuando la danza migra a la Ciudad 
de México, seguramente huyendo de la represión ejercida por el 
gobierno de Porfirio Díaz frente a cualquier agrupación católica 
con recursos propios en zonas con reivindicaciones políticas, 
principalmente agrarias.

Gabriel Moedano registró que en 1814 Ignacio Teodoro 
Sánchez reclamó “sus derechos como descendiente de los otomíes 
cristianizados de Xilotepec”, siendo el promotor de la reorgani-
zación de la Hermandad de la Santa Cuenta hacia 1838, según 
destaca un documento (Moedano, 1972), refiriéndose a la cuenta 
de los antiguos capitanes de danza durante cada velación, quienes 
actualmente se conciben como parte de las ánimas fundadoras 
de los cuatro vientos.

Dos décadas después se documentó dicha danza en la Cañada 
de Querétaro con las características actuales, como transcribió 
Guillermo Prieto en sus Viajes de orden suprema:

En todas las funciones titulares de los pueblos y en algunas iglesias 
particulares, tienen obligación de presentarse bandadas de indios 
vestidos caprichosamente con penachos de plumas, rosarios 
largos y numerosos de patoles ó colorines, carcáx al hombro &c., 
para danzar al frente de los palacios municipales ó las iglesias, 
al son de unas guitarras formadas con la concha del armadillo, 
y al derredor de una enorme bandera cubierta de pinturas y 
llena de remiendos, que ha perdido el color primitivo por su 



58

edad avanzada y la intemperie. Se cree, y la tradición confirma, 
que esa bandera es de los tiempos del célebre D. Fernando de 
Tapia, cacique de Huichápan, y el más celoso colaborador de los 
conquistadores de Querétaro.

En los ensayos de esta farsa bailable, gastan dias y se-
manas enteras, haciendo largas peregrinaciones en semejante 
traje, como son por ejemplo de San Miguel Allende á Dolores 
Hidalgo, y de estos puntos á Chalma ó lugares más remotos, 
para practicar al frente de las iglesias sus danzas caprichosas, ya 
para colocar delante de los altares el suchil gracioso, (ramillete 
formado del aromático cempasúchil de diversos colores con el 
que forman diferentes figuras) ya para plantar al frente de los 
templos en dos vigas perpendiculares y clavadas en tierra un 
enorme chimal, especie de frontispicio de quince, veinte y mas 
varas de altura, y de tres á cuatro de ancho, en el que sobre un 
armazón de vigas y de latas, forman con la vistosa y consistente 
cucharilla, multitud de figuras caprichosas que no carecen de 
gracia y que adornan también para hacerla aun mas vistosa, 
con las flores del cempasúchil, con chícharo aromático, alelíes 
y jazmines, variando los matices del modo mas simétrico y 
agradable (Prieto, 1857, pp. 198-199).

Tal narración describe el espacio de la danza, la ejecución indígena, 
algunos elementos de la parafernalia, el instrumento musical que 
les da nombre, el uso del estandarte, la relación con los caciques 
otomíes del siglo xvi, los territorios de peregrinación, la elabo-
ración de súchiles y chimales y sus materiales de elaboración, 
previo a 1853. Todos estos elementos sustentan el matiz político 
de apropiación territorial a partir de las prácticas dancísticas y su 
relación con una identidad guerrera chichimeca. Moedano indica:

De acuerdo con los informes proporcionados por Don Ignacio 
Gutiérrez, General de la Danza Chichimeca de la Gran 
Tenochtitlan, ya fallecido, la “Hermandad de la Santa Cuenta” 
fue introducida en la ciudad de México en el año 1876, por su 
padre, Don Jesús Gutiérrez, originario de San Miguel de Allende, 
con un estandarte otorgado por Don Jesús Morales, en aquel 
entonces general de la citada población. Aún existen resto[s] de 
dicho estandarte y se le conoce entre los grupos de la ciudad de 
México como la “reliquia general”. Se dice que originalmente 



59

todos reconocían como jefe al heredero de “la reliquia”, pero poco 
a poco, conforme fue aumentando el número de miembros, el 
faccionalismo (que ya existía en el Bajío) hizo su aparición en 
la ciudad de México (Moedano, 1972).

Es probable que parte de dichos faccionalismos en el Bajío 
surgieran precisamente en la época de la proclamación del 
Plan de Tuxtepec (enero de 1876) –el cual tuvo apoyo en los 
Altos de Jalisco–, ante la disyuntiva de seguir a Porfirio Díaz 
o a Lerdo de Tejada. Es en este contexto que la danza migra al 
centro del país.

Un año después de la llegada de la hermandad de danzantes 
a la ciudad de México, en junio de 1877, dieciocho mil perso-
nas apoyaron a los representantes de comunidades indígenas 
de Guanajuato, Querétaro, Hidalgo y México para presentar 
ante el Congreso Nacional el documento titulado La Defensa 
del Derecho Territorial Patrio, al cual no se le dio respuesta, 
todo lo contrario, hubo represalias de parte de los hacenda-
dos, como sucedió en Santa Catarina de las Cuevas, Sauceda 
de los Chichimecas, Espíritu Santo de la Calera, Santuario de 
Atotonilco, Cieneguita y Santa Ana de la Sierra. En Santa Catarina 
fueron apresados 42 indígenas y hubo asesinatos por la fuerza 
pública sostenida por los hacendados, “pareciendo el Gobierno 
del Estado más bien Gobierno de ricos y no de la mayoría de los 
pueblos”. En noviembre de 1877 retomaron su plan de “Guerra 
de Conquista” con dirección a la Sierra de Santa Cruz de los 
Altares. Desde el Santuario Jesús de Nazareno de Atotonilco7 
se organizaron los pueblos de Guerrero, Cieneguita, Bandú, 
San Francisco Chamacuero, Tequisquiapan y otros ranchos, 
sumándose la amplia red de “mayordomos de arco y flecha” de las 
danzas chichimecas de conquista (apud. Urbina, 2013, pp. 10-11).

7 Este Santuario es de fundamental importancia religiosa e histórica. En él 
se registró la mayor antología de cantos concheros (Alabanzas, 2009). De allí 
Miguel Hidalgo y Costilla tomó el estandarte de la Virgen de Guadalupe –y 
primera bandera insurgente– con el cual encabezaría la lucha ante la opresión 
española durante la primera etapa de la independencia de México.



60

El 16 de enero de 1878 se reunieron en San Luis de Jilotepec 
de los Pedernales (antiguo nombre de San Luis de la Paz) repre-
sentantes de los pueblos de Marfil para proclamar el documento 
reivindicatorio Acta de los Pueblos; y para noviembre del mismo 
año, se invitó a algunos indígenas de la Sierra Gorda interesados 
en sumarse a la lucha. La justificación principal fue la recupera-
ción de la tierra:

los fundos de terrenos en que estaban establecidos nuestros pue-
blos se hayan husurpados por algunos particulares que malamente 
adquiridos por los españoles los fueron convertidos en aciendas 
y esta husurpación se á ido transmitiendo como un derecho legal 
no ostante que émos manifestado a las autoridades superiores 
de la nación nuestros títulos que manifiestan las épocas en que 
fueron fundados nuestros Pueblos (apud. Urbina, 2013, p. 15).

En enero de 1879 se reunieron en el cerro de Palo Huérfano cua-
renta miembros del Ejército Conquistador, donde hubo misa en el 
calvarito, y se planeó solicitar la liberación de Lorenzo Blancarte, 
“Conquistador general”, y del capitán Donaciano Patlán. Sin em-
bargo, al día siguiente fueron sorprendidos y apresados en San 
Miguel de Allende los representantes de 1) San Antonio Celaya, 
San Miguel Octópan, Atotonilco y de la hacienda de Alcocer, del 
partido de Allende; 2) de Virela de Chamacuero, Comonfort; y 3) 
de los ranchos de La Petaca Libre, Tierra Blanca, Xidó de Arriba, 
y Salitrillo de los Sierra. Con ello, en los años posteriores hubo 
de redirigir los objetivos a una lucha de índole social-anarquista, 
dadas las relaciones que hicieron con miembros del primer partido 
comunista de la Ciudad de México. Tal confederación se movería 
más al sur, destacando San Bartolomé de Rincón de Tamayo, San 
Francisco La Barranca y San Miguel Ixtla; sin embargo, la Sierra 
Gorda fue el refugio de los derrotados para sumarse después a las 
fuerzas de Miguel Negrete, donde se desarrolló el Plan Socialista 
de Sierra Gorda en ese mismo 1879 (Blanco, 1998, p. 93).

Precisamente al oriente del estado Jorge Uzeta investigó el 
caso específico de Misión de Chichimecas: en 1900 “la propiedad 
indígena se había restringido al disperso caserío en el que aún 



61

habitan” por la usurpación de tierras, y expuso la relevancia de 
los símbolos y emblemas de identidad inmersos en “las danzas, las 
ofrendas, los santitos y las mayordomías”, aunado a una concep-
ción sagrada del territorio donde montes y fuentes de agua son 
escenario de numerosas ceremonias más allá de la iglesia dentro 
de un calendario católico sui generis (Uzeta, 2004b, p. 208), que 
quiso ser erradicado por los liberales del siglo xix (Blanco, 1998, 
pp. 94-95). A diferencia de lo anterior, mineral de San Pedro 
de los Pozos –llamado significativamente Ciudad Porfirio Díaz 
hasta la revolución de 1910–, fue una de las minas donde labo-
raron los chichimecas, no en haciendas de beneficio. Durante el 
periodo porfirista los caciques chichimecas también presentaron 
un juicio para recuperar los títulos de propiedad de sus terrenos 
contra el dueño de la Hacienda de Ortega. Otras haciendas, que 
corresponden a los antiguos terrenos de la misión jesuita, como 
Manzanares y Santa Ana, también enajenaron terrenos indígenas 
(Uzeta, 2004b, p. 213). 

En 1922 volvieron a solicitar al gobernador del estado la 
restitución de tierras para formar un ejido, usando el nombre 
original de San Luis Xilotepec, argumentando que desde 1552 ya 
vivían allí sus ancestros. Por el contrario, los hacendados usaron 
los mismos argumentos de sus pares coloniales en cuanto al 
indio flojo y ladrón. En ese entonces la misión contaba con 408 
habitantes agrupados en 150 familias. Finalmente, no se llevó a 
cabo la restitución sino una dotación de tierras a la “tribu chichi-
meca” en 1928, conforme a una política paternalista, negándoles 
la posición de agraviados históricamente. Más tarde, en 1936, 
les fue concedida una ampliación firmada por Lázaro Cárdenas; 
sin embargo, hoy, con más de tres mil habitantes, la Misión de 
Chichimecas se ha vuelto una colonia suburbana de San Luis de 
la Paz (Uzeta, 2004b, pp. 215-220, 235).

Si bien la Comisión Nacional para el Desarrollo de los 
Pueblos Indígenas (cdi) asumió recientemente que no se vislum-
bran prácticas culturales chichimecas anteriores a su pacifica-
ción más allá de la lengua –pues sus manifestaciones actuales se 
encuentran influidas por elementos nahuas y otomíes (2010, p. 
8-9)–, participan activamente con procesiones en la fiesta grande 



62

de San Luis de la Paz el 25 de agosto, donde se venera a San Luis 
de Francia con velaciones, ofrendas conocidas como chimales 
(crucero o súchil en otras poblaciones) decoradas de cucharilla y 
flores, a la cual se asen diversos alimentos. Otra fiesta también 
de importancia es la de San Juan, el 24 de junio. Es evidente que, 
al paso de las décadas, estas celebraciones contengan un fuerte 
contenido pluricultural, ocasionado por los distintos proyectos 
colonizadores.

Asimismo, Jorge Uzeta registró el vínculo ritual entre Tierra 
Blanca y sus alrededores con el semidesierto queretano, a través 
de las peregrinaciones al Pinal del Zamorano y sus mayordomías. 
Con cruces en los cerros, y capillas y calvarios en los caminos, 
pueblos y casas, se le impone un sentido ritual al territorio, donde 
se velan cruces y nichos de santos con sahumadores y se realizan 
los súchiles, las rosetas y los bastones, estructuras pequeñas de 
madera a las cuales se adorna con cucharilla y flores (Uzeta, 2004a, 
pp. 151-255). Su parecido con las prácticas rituales alrededor de 
la velación y la danza en San Miguel de Allende (Correa, 2004, 
pp. 143-153), Comonfort y Dolores Hidalgo, son muestra de una 
simiente común con los pueblos a la vera del Río Laja (Cervantes 
y Crespo, 2004, pp. 127-140).

En cuanto a las danzas, en el municipio de Tierra Blanca 
se encuentran danzas de 1) Apaches, que al parecer se retomó de 
las danzas de Chichimecas y franceses en San Miguel de Allende; 
2) de Rayados, como las de San Luis de la Paz; 3) de Concheros, 
como las de Querétaro; y 4) danza Azteca, como las que hay en 
el centro de México. Ello contrasta con las prácticas dancísti-
co-musicales de la zona minera de la Sierra Gorda, la cual tiene 
vínculos más fuertes con las poblaciones serranas de Querétaro, 
principalmente Jalpa de Serra, como lo indica el sistema devocional 
de peregrinaciones: “Las prácticas religiosas indígenas, con sus 
propios santuarios y su acusado contorno agrícola […], son ajenas 
a las prácticas mestizas y a la influencia del punto de peregrinaje 
serrano más importante, ubicado en Jalpan, Querétaro” (Uzeta, 
2011, pp. 35, 61-64). “Para la zona de Xichú y Atarjea, la localidad 
de Jalpan fue un punto comercial destacado desde finales del siglo 
xix, cuando los terratenientes del lugar hacían acopio de su propia 



63

producción agrícola” (2011, p. 55). Ello determina que prácticas 
del interior de la sierra no aparezcan en la zona baja del río Laja, 
como los róbenos, enmascarados que aparecen en la Judea de 
Semana Santa, y la celebración de topadas,8 donde la música de la 
Huasteca está presente (Uzeta, 2011, pp. 58, 61, 64-65).

La posible articulación identitaria entre las poblaciones de 
raigambre otomí, como Tierra Blanca, y las de referentes pame, 
como el Real de Xichú y Atarjea, es que éstas últimas se adscriben 
en el discurso a un pasado indígena chichimeca poco evidente 
(Uzeta 2011, p. 237, 247).

Reflexiones preliminares

En una monografía del estado de Guanajuato de 1904 –producto 
de su tiempo– se afirma que las personas instruidas hablan español 
puro mientras las demás mezclan el español con mexicanismos: 

tomados de idiomas y lenguas de los indios. […] Tenemos como 
lengua madre el otomí en todos los pueblos del estado y como 
idiomas dependientes de ella el pame, en San Luis de la Paz, 
San Diego y Xichú; el mazahua, casi extinto, en los límites con 
Querétaro; el serrano o meco, en la Sierra Gorda, y el huachichil 
en Pénjamo, Cuitzeo y Piedra Gorda (González, 2000, pp. 66-67).

Además, menciona que no hay tarascos pues los que hay provie-
nen del sur y poniente del estado Michoacán, por lo que da las 
siguientes cifras: 1 037 739 hablantes de español, 9 588 de otomí 
y sus dialectos, y solamente 3 hablan tarasco. Más allá de la pre-
cisión de tales sumas, es importante concebir aún la persistente 
presencia de otomíes en el estado. Sólo hasta la aplicación de las 
políticas educativas posrevolucionarias del siglo xx se alcanzó a 
suprimir en grado mayor el uso de las lenguas amerindias en la vida 
pública; pero ello no indica que automáticamente se hayan dejado 
de hablar en la vida cotidiana, y más aún, no necesariamente se 

8 Es indicativo de su antigua tradición musical en la zona que en el presu-
puesto de egresos de 1870 aparezcan impuestos a “licencias para fandangos” 
(Uzeta, 2011, p. 76).



64

logró la aculturación perseguida por los gobiernos que adoptaron 
la política de integración del indio, con sus inevitables paradojas 
(Gutiérrez, 2012, pp. 67-118).

Dejando aclarada en los capítulos anteriores la presencia 
pluricultural indígena a lo largo de cuatro siglos, es preciso re-
flexionar si hubo una “predisposición cultural” a mestizarse por 
parte de los grupos indígenas del estado, o fueron las propias 
fuerzas del capitalismo temprano que produjeron la invisibili-
zación del importante papel indígena en todos los ámbitos de la 
vida social. Algunos historiadores concluyen que:

las comunidades indígenas, se habían desintegrado debido a que 
los propietarios las habían vendido o abandonado por falta de 
medios o técnicas para trabajarlas, prefiriendo buscar ocupación 
asalariada en las haciendas, en las minas o en las ciudades. El 
hecho de haber estado pobladas las tierras del Bajío por tribus 
seminómadas puede dar una explicación. Se advierte que el 
individualismo fue logrado en todos los niveles, ya que los ha-
bitantes de los poblados indígenas de 62 aldeas de la intendencia 
de Guanajuato para fines del siglo xviii ya no dependían de las 
tierras comunales. El caso de San Miguel el Grande, en 1795 se 
reporta como sigue: “no hay repartimiento entre los indios que 
viven en las haciendas y ranchos de la comprensión y los que 
habitan en esta villa se mantienen con la industria de artesanos”.

[…] dichos indígenas habían sido calificados de vagos o 
laboríos por el intendente de Guanajuato al enviar un informe a 
la corona. Se supone que habían perdido las tierras por falta de 
pago de tributos o porque las habían vendido (Jáuregui, 2016, 
pp. 57, 287).

Me parece un error mencionar que los indígenas no tenían me-
dios o técnicas para trabajar la tierra, pues desde el siglo xvii se 
asentaron indígenas de tradición sedentaria en todo el territorio 
del estado; los otomíes no eran chichimecas seminómadas. En 
definitiva, a partir de lo expuesto en el tercer capítulo, los indíge-
nas otomíes de los siglos xvii, xviii y xix buscaron ser reconocidos 
como tales, lo cual fue silenciado por las autoridades y los propios 
hacendados –siendo casi siempre los mismos– para negarles su 
derecho a tener potestad sobre las tierras que trabajaban. Es decir, 



65

dentro del sistema capitalista temprano presente en el Bajío, los 
propietarios de los medios de producción lograron enajenar el 
mayor número de tierra para lograr un excedente de fuerza laboral 
“libre”, donde las tácticas de imponer tributaciones excesivas y 
pagar con bonos de la tienda de raya se muestran décadas antes 
del Porfiriato. 

Dados los ejemplos mostrados, es obvio que no había tal 
individualismo entre los alzados durante el siglo xix en los pue-
blos alrededor del río Laja y la Sierra Gorda; todo lo contrario, 
se había articulado toda una red de compadrazgo vía el ritual 
indígena expuesto en las danzas de arco y flecha que subsiste 
hasta hoy. Incluso Jáuregui mencionó que hubo “motines de cariz 
religioso” en Dolores Hidalgo, San Miguel de Allende, Salamanca 
e Iturbide en tiempos del gobierno Lerdista (1872-1876), pro-
movidos “por el clero y los conservadores”, por lo cual no hubo 
tal individualismo, sumado a que una de sus fuentes propone el 
seguimiento entre aquellos sublevados de tiempos de Hidalgo y 
los de tres décadas después:

Apenas sonó el grito de Dolores, cuando los indios se apresu-
raron a engrosar las filas insurgentes. […] Cuando los azares 
de la guerra fueron desfavorables, se retiraron a sus lugares de 
origen y se mantuvieron a la defensiva o en condición de cuidar 
su supervivencia. Dieron señales de rebeldía, sin embargo, en 
los levantamientos de la Sierra Gorda, pero ya no con carácter 
político, sino como protesta por la injusticia sufrida debido a 
la expoliación de sus tierras (apud. Jáuregui, 2016, pp. 95, 131).

Me parece que, si bien hubo un cariz político en el levantamiento 
armado de Hidalgo y Allende, los indios buscaban algo más con-
creto: vengarse de los españoles que no dejaron de usurpar los 
territorios ganados por los primeros caciques otomíes en tiempos 
de la primera colonización de la Provincia de Chichimecas. Dichos 
alzamientos indígenas en la zona tuvieron detrás esta consigna, 
a pesar de que en la práctica apoyaran contradictoriamente a 
insurgentes, juaristas, religioneros o porfiristas.

Por su parte, Guevara Sanginés asume que existieron pobla-
ciones a las que se les calificó como “pueblos indios que contaron 



66

con las autoridades correspondientes, fundamentalmente en los 
primeros tiempos (los del Rincón [San Francisco y Purísima], San 
Miguel de la Real Corona, San Francisco del Cuecillo, Chamacuero, 
Xichú de los Indios [Victoria], entre otros)”, pero en todas ellas se 
establecieron españoles y castas (Guevara, 2001, p. 96). Tal mes-
tizaje apareció desde la misma fundación de pueblos y villas, sin 
embargo, ello no trajo consigo que los españoles pudieran sentir 
afinidad con los indios. El mestizaje cultural se dio mayormente 
entre indios de distintas etnias y castas de “color quebrado”.

Es también claro que la población indígena de Guanajuato 
fue migrante, y que formaron pueblos en antiguas encomiendas 
y mercedes de tierras adjudicadas a españoles, por lo cual hubo 
pueblos con mayoría indígena pero no pueblos de indios legali-
zados (Guevara, 2001, pp. 98-101). No obstante, más allá de los 
títulos de propiedad, esos indígenas produjeron una serie de 
ritos de raigambre prehispánico con el fin de mantener cierta 
identidad, ya no específica de alguna etnia, sino indígena, basada 
en su nueva condición pluricultural. Dichos ritos se encuentran 
articulados fuertemente a las prácticas dancísticas desde mucho 
tiempo atrás, como se verá en la segunda parte del libro.



Parte II. Danzas, vestuarios
y estereotipos





69

Capítulo IV

Danzas guerreras y de conquista 
en el occidente de México

Como parte de la investigación, es preciso contextualizar his-
tóricamente los tipos de danzas presentes en el occidente de 
México para poder ilustrar más adelante los préstamos y po-
sibles influencias manifiestas en los vestuarios de las danzas 
guerreras de Guanajuato. En el presente capítulo me interesa 
mostrar los vínculos que tienen tales danzas del occidente con 
diversos antecedentes históricos, los cuales indican los niveles 
de interpretación argumentativa de los elementos presentes en 
las variantes dancísticas.

Si bien en términos generales las danzas guerreras represen-
tan la lucha de dos bandos oponentes, existen algunas variantes 
heterodoxas donde esto no se cumple de manera tangible en 
la danza, sino sólo de manera figurada o implícita. Dentro del 
sistema significativo de las danzas de conquista en México, estu-
diadas desde el punto de vista histórico y semiótico (Jáuregui y 
Bonfiglioli, 1996), se pueden observar elementos procedentes de 
otros tipos de representaciones, como danzas de carnaval, danzas 
de diablos, danzas de huehues o danzas de paloteo, de las cuales 
se enriquecen de significados no convencionales. 

Tales ejemplos pueden ser agrupados en dos grandes varian-
tes: 1) el conflicto entre bandos oponentes, y 2) un solo bando 
guerrero acompañando a las imágenes religiosas. En ambos casos, 
las manifestaciones parten de representaciones ya existentes en 
Europa en la época del primer contacto con América, articuladas a 
la aportación de los grupos indígenas americanos presentes hasta 
hoy. Así, la pregunta de fondo implica ¿a qué sistema simbólico 
refieren las danzas guerreras del occidente de México?



70

Variantes de bandos oponentes

Bajo la categoría de danzas de conquista se agrupan un basto 
número de representaciones teatrales y danzarias en América 
y Europa, las cuales trascienden geográficamente el antiguo 
imperio castellano del siglo xvi; en ellas comúnmente se tiene 
como trama la lucha entre dos bandos antagónicos, uno de los 
cuales representa a la cristiandad y el otro a los infieles. Carlo 
Bonfiglioli (2004, pp. 171-175) ubicó cuatro subgéneros depen-
diendo de su argumento: moros y cristianos, la conquista de 
México, la conquista de Guatemala y la conquista del Perú. De 
ellos, abordaré solamente el primer subgénero, el cual puede ser 
establecido como prototípico.

Se ha establecido desde la década del setenta del siglo pasado 
como primera referencia segura de danza de moros y cristianos, 
la representación que se realizó en 1150, en la catedral de Lérida, 
para celebrar la boda de Ramón Berenguer iv, conde de Cataluña, 
con Petronila, reina de Aragón (Warman, 1972, p. 17), coinci-
diendo con la época de la redacción de los cantares de gesta donde 
se narran los enfrentamientos con los moros y se vislumbra el 
sistema argumentativo y de valores dentro de lo que serán las 
danzas de Conquista en América. 

En los cantares de gesta comienza a aparecer Santo Santiago 
peleando codo a codo con los mortales en la leyenda de la batalla de 
Clavijo, supuestamente el 23 de mayo de 844, donde Ramiro i de 
Asturias fue derrotado en un primer momento por Abderrahman 
ii de Córdoba:

A pesar de la derrota y la tristeza el rey se durmió, y entonces 
se le apareció, en sueños el Apóstol Santiago, el cual le habló 
amistosamente y le alentó á que volviera al día siguiente á la 
pelea, seguro de que quedaría vencedor pues él mismo conba-
tiría á la cabeza del ejército cristiano. Atónito el rey, comunicó 
esta aparición al amanecer á los grandes y prelados, y al ejército 
mismo, y todos locos de alegría no ansiaban ya sinó el momento 
de entrar en combate bajo la dirección de tan ilustre Capitán. 
Recibieron antes los Santos Sacramentos; llegó la hora de la lid, 
y exclamando ¡Santiago! ¡Santiago! Cierra España (Costumbre 



71

que quedó desde entonces al entrar en batallas) comenzó la pelea; 
y con el socorro visible del Apóstol que se apareció en los aires 
caballero en un blanco corcel y vestido el mismo de blanco, con 
espada en mano, fue tal el estrago que hicieron en los infieles, 
que quedaron en el campo más de sesenta mil moros sin contar 
los que acuchillaron persiguiéndolos hasta Calahorra (apud. 
Cerdeira, 1897, p. 20).

He aquí el prototipo que aparecerá en otras narraciones desde el 
siglo xii hasta la actualidad, ya sean de índole literaria o teatral. 
Empero, los historiadores contemporáneos han dejado en claro 
que se trata de una invención realizada hacia 1243 por el arzobispo 
de Toledo, Rodrigo Jiménez de Rada, por lo cual, coincidiría 
con la época en que aparecen escritos los primeros cantares de 
gesta, producto de la aparición de la tumba del propio apóstol en 
Compostela en el siglo xi (Herbers, 2015, pp. 307-310).

Dentro de los cantares de gesta, el Poema de mío Cid es el más 
importante en lengua castellana, por ser la obra fundacional de la 
literatura española, donde se relatan los combates entre cristianos 
y moros. En él no es determinante la evangelización del vencido; 
incluso, se podían otorgar prebendas al enemigo, una vez que 
los cristianos vencedores obtuvieran su botín: “Mas no asolaré 
el castillo, que se lo quiero dejar a cien moros y a cien moras a 
quien daré libertad” (Anónimo, 2015, Tirada 26), o se les podía 
reducir a servidumbre: “Estos moros y estas moras no hemos de 
poder venderlos, con cortarles la cabeza poca cosa ganaremos, 
nosotros somos los amos, sigan ellos en el pueblo, viviremos en 
sus casas y de ellos nos serviremos” (Anónimo, 2015, Tirada 31). La 
servidumbre o esclavitud, una vez hechos prisioneros de guerra, 
implica un castigo por ser enemigo militar, sin necesariamente 
intentar enmendar su herejía como musulmanes (Núñez, 2004).

En otro poema de la época, el de Fernán González, se establece 
ya la herejía del moro: “Bien sabéis que los moros se guían por las 
estrellas, no se guían por dios, que se guían por ellas” (Anónimo, 
1998, Estrofa 476), por lo cual son considerados adoradores del 
diablo, de quien aprenden encantamientos y conjuros (Anónimo, 
1998, Estrofas 477-479). Es así que se justifica ideológicamente 
la aparición de Santiago apóstol:



72

Alzó arriba los ojos para ver quién le llamaba,
vio al Santo Apóstol que encima de él estaba:
una gran compañía de caballeros llevaba,
todos con armas de cruzados, a él se asemejaban.

Fueron contra los moros, sus haces dispuestas,
–¿nunca vio ningún hombre gentes tan esforzadas!–;
el moro Almanzor, con todas sus mesnadas,
con ellos estuvieron luego muy asombradas 
(Anónimo, 1998, Estrofas 557-558).

Para Klaus Herbers, la aparición del apóstol en batalla fue promo-
vida para cobrar tributo en toda España a la población en general, 
con la justificación de apoyar campañas evangelizadoras. Será 
hasta el siglo xvi que Santiago aparecerá iconográficamente como 
matamoros, “cuando la Reconquista había ya prácticamente ter-
minado”, siendo considerado patrón y protector de toda España 
(2015, pp. 314-318). A este relato se sumarán otros, como el de Los 
12 pares de Francia, basado directamente en el ciclo carolingio –a 
quien también se le aparece Santiago– y en las gestas en tierras 
santas (v. gr. Piamonte, 1765), presentes en diversas danzas y 
representaciones en México.

El estereotipo europeo en América

El conquistador Bernal Díaz del Castillo (1632, p. 196) fue el pri-
mero en mencionar la organización de “emboscadas de cristianos 
y moros” en América hacia 1524, como forma de placer y regocijo; 
empero, no se cuenta con más datos respecto a sus características. 
Lo cierto es la relación hecha por los conquistadores entre moros 
e indígenas conquistados; el propio Hernán Cortés nombra en sus 
Cartas de Relación a los templos prehispánicos mezquitas (2019, 
pp. 24-25, 72, 75, 84-85, 97, 105-106, 123, 128, 132, 152, 183, 
284, 329, 417, 419, 448), emulando a los héroes de las cruzadas al 
invocar al “Señor Santiago” (2019, pp. 188, 190, 203, 244, 447). 



73

Será en el occidente de México, en el centro del actual estado de 
Jalisco, donde quedarán registradas sus apariciones en el siglo xvi.

La primera referencia aparece en Tonalá, Jalisco, en el cerro 
de Xicotepetl o cerro del Ombligo, hoy nombrado cerro de la 
Reina. Allí el apóstol apareció en marzo de 1530, y después en 
septiembre de 1541. De esta última narración, el cronista fray 
Antonio Tello describió a los enemigos “con plumería y arcos, 
macanas, rodelas y lanzas arrojadizas, armados de todas armas”, 
además de estar “enbijados y desmudos, pareciéndose al diablo”. 
Dato importante es que “por esquadrones entraron baylando y 
cantando mil canciones” (apud. Hurtado, 2011, p. 42).

Dicho baile ha sido relacionado con la danza de tastoanes 
o tastuanes, la cual se lleva a cabo actualmente en los estados de 
Jalisco y Zacatecas, donde aparece Santiago apóstol aporreando 
a los señores indígenas. El término tastoán o tastuán ha sido 
relacionado con la palabra náhuatl tlatoani, que significa señor, 
gobernante, el que habla, amo (Hurtado, 2011, p. 28). 

Actualmente, la danza de tastoanes se lleva a cabo en Tonalá, 
con sus caminatas y la jugada, donde se enfrentan finalmente al 
apóstol Santiago. En primer lugar, se da el anuncio al son de La 
caminata –con chirimía y tambor–, mientras recorren las calles 
de la población “echando brincos y vociferando con algarabía 
y mucha energía. De vez en cuando chocan sus garrotes o los 
golpean contra el suelo”. Frente al Palacio Municipal hay un ta-
blado con tres sillas reales para los personajes Melchor, Gaspar y 
Baltasar, y en la plaza deambula la Perra, personaje liminar, entre 
animal y humano (Hurtado, 2011, pp. 76-81). Con La llegada de 
los tastoanes inicia el coloquio con una pantomima de dividir la 
tierra con cuatro mojoneras, representadas por cuatro tastoanes, 
hacia los cuatro vientos. Una vez firmados los documentos donde 
quedan estipuladas las colindancias, un rey le dice al tastoán ma-
yor, o tastoán verdugo, que atrape a un “fierísimo animal” que 
está perjudicando al ganado, por lo cual lo buscan y encuentran, 
tratándose nada menos que de Santiago; una vez preso, lo en-
juician y degollan, para después destazarlo y repartir su carne.

Lo más sorprendente es que Santiago resucita para vengarse 
de quienes se lo han comido, con lo cual, al son de La cucaracha, 



74

comienza La jugada o cuereo de los tastoanes. La plaza se trans-
forma en un campo de batalla donde Santiago, provisto de una 
vara, comenzará con los espectaculares enfrentamientos con 
cada uno de los tastoanes, quienes tienen como arma su palo o 
garrote; una vez que son vencidos uno a uno, La jugada llega a 
su fin, al igual que la representación (Hurtado, 2011, pp. 81-92).

Es de resaltar cómo a partir de una representación de con-
quista, paralela a las referidas de la época medieval, se mezclen 
dos relatos: 1) la repartición de la tierra y 2) la cacería, degüello y 
subsecuente repartición y consumo de la carne del animal sagrado. 
Las analogías con otras danzas son diversas, pues en la danza de 
pascola, en el noroeste de México, son cuatro pascolas, animales 
del monte, quienes reparten la tierra una vez que han consumido 
los alimentos sagrados del árbol/arpa. Incluso, en dos poblaciones, 
durante la semana santa, se representa el degüello, consumo, y 
venta de la carne del venado, animal sagrado (Martínez, 2018, 
pp. 31-50). Otra representación fuertemente relacionada con la 
cacería y destace del animal sagrado son las versiones de danza 
de tecuanes, del tigre, de tlacololeros o de tlaminques, en una 
extensa región del sur de México (Horcasitas, 1980).

Del moro hereje al hechicero diabólico

Por supuesto, Jalisco y Zacatecas no fue la única zona del país 
donde se representaron combates entre indios chichimecas y 
españoles, como la sucedida en Patamban, Michoacán, donde 
actuaron “indios de a pie, vestidos como chichimecas” con arcos 
y flechas y “veinte indios a caballo, medianamente aderezados, 
vestidos todos como españoles” con picas sin hierro en la punta, 
espadas de palo y arcabuz, quienes corrieron “repitiendo muchas 
veces ‘Santiago, Santiago’” (apud. Martínez y Jasso, 2017, pp. 273-
275). Una vez bendecidos por el padre comisario “los chichimecas 
se subieron a un peñol y castillo de madera muy alto” en el cual 
bailaron, pero al ver que anochecía “bajaron los del castillo, y 
todo juntos hicieron un baile y bailaron a su modo un rato al 
son de un teponastle, hasta que la noche los hizo ir a sus casas” 
(apud. Ramos, 2002, p. 78).



75

Es importante que se describa que comenzaron “todos juntos” 
un baile a ritmo de un instrumento prehispánico, el teponastle, 
y no con un instrumento representativo de la cristiandad. He 
aquí cómo elementos culturales de los cultos prehispánicos so-
brevivieron dentro del contexto hagiográfico medieval, lo cual se 
observa también en el siguiente ejemplo de danza de conquista, 
en el mismo Occidente de México.

En el municipio de Sahuayo, Michoacán, se lleva a cabo una 
representación donde aparece Santiago apóstol combatiendo con 
su espada a unos personajes llamados tlahualiles, término del 
cual se desconoce su significado concreto, pero se define como 
“indio vencido” desde la oralidad (Cervantes y Martínez, 2017, p. 
120). Pienso que su raíz lingüística debe ser tlauele, que significa 
“furioso, iracundo, exaltado, violento”, y tlaueliloc “malvado, 
perverso” (Simèon, 2014, pp. 689-690). Esto es reafirmado en un 
vocabulario colonial donde se define como sañudo, iracundo y 
bravo, y tlaueliloc como malvado o bellaco (Molina, 1571, p. 144). 
Fray Bernardino de Sahagún, refiere que “tlahueliloc naoalli” es el 
que hace daño a los cuerpos con “hechizos, saca de juicio y ahora, 
es evaydor, ó encantador” (1830, p. 22). No está de más equiparar 
esta práctica con el estereotipo de los moros en los cantares de 
gesta medievales (cfr. Martínez, 2007).

Actualmente se conserva el término en la Huasteca para 
nombrar a diversos personajes, como en el caso de Tlachiquile, 
municipio de Ixhuatlán de Madero, Veracruz, donde Tlahuelilo 
es considerado como el diablo, “a quien se le dedica la fiesta y 
es tributado por un periodo de cuatro días con danzas, música, 
velas, comida, bebida y dinero” (Croda, 2009, p. 157). Es de con-
siderar también que en la huasteca hidalguense hay comparsas 
de danzantes llamados “mekomej”, quienes fungen como “almas 
en pena que han tomado por la vía de las máscaras a pobladores 
jóvenes”, u otros llamados “comanches”, quienes portan máscara, 
“tocado de plumas, calzoncillo, arco y flechas” mientras “azotan a 
todo aquel que encuentran a su paso” (González, 2009, pp. 232-
234). Al parecer estamos ante desarrollos paralelos –tastoanes y 
tlahualiles– del estereotipo de finales del siglo xvi expuesto párra-
fos arriba de Patamban, Michoacán, donde el bando oponente a 



76

Santiago matamoros manifiesta elementos prehispánicos –reales 
o imaginados–.

Variantes de bando único acompañando a la imagen

Otro grupo de danzas presentes en amplias regiones de México, 
sin tener un argumento donde dos bandos se enfrentan en es-
cena, han sido catalogadas también como danzas de conquista. 
Se trata específicamente de danzas de matachines y danzas de 
concheros, las cuales, a su vez, tienen múltiples variantes (Jáuregui 
y Bonfiglioli, 1996, pp. 207-227, 255-284). A continuación ex-
pondré los antecedentes de las danzas de matachines, ya que las 
danzas de concheros fueron abordadas en un capítulo anterior 
como danzas de arco y flecha y serán clasificadas como variantes 
de danzas guerreras de Guanajuato posteriormente.

Matachines, bufones y desvergonzados

En la misma época de la invasión peninsular en América, apareció 
en Europa el término mattaccini en una canción italiana de car-
naval llamada “Canzona de’ Mattaccini”, compuesta por Piero da 
Volterra entre 1530 y 1550, donde se describen sus juegos: 1) giran 
la cara y hacen un arco, 2) muestran las nalgas, 3) se mueven con 
una daga al ritmo del laúd, caen de nalgas y palmean, 4) se hieren 
mientras pelean en el suelo. Diez años después se mencionaron 
en un interludio de la Rappresentazione di Santa Uliva, donde 
aparecen “cuatro hombres vestidos de mattaccini, con cascabeles 
en los pies y espadas desenvainadas en las manos” (apud. Harris, 
2000, p. 229). En 1549, François Rabelais, en Francia, los define 
como personajes en batallas simuladas donde hacen bromas y 
“agradan al público al sonido de cornetas, oboes y sacabuches” 
(apud. Harris, 2008, p. 17), mientras en España, El Crotalón, farsa 
atribuida a Cristóbal de Villalón, describe la siguiente escena:

Diónico, maestro de capilla de la iglesia mayor, con otros seis 
cantores que estaban allí, los cuales todos puestos en calças y 
jubón le ataron [con una cuerda] fuertemente las manos y pies 



77

[…] quedando ansí en medio de la sala començaron a cantar 
y bailar: cantaban cantares del mesmo jaez y peor, y después 
çelebraron la fiesta de los matachines, hazían puestos y visajes tan 
desvergonçados y suçios que aun acordándome [agora] estoy por 
vomitar, porque vinieron a poner sus bocas, rostros y manos en 
partes y lugares que por reverençia del saçerdoçio de que eran 
todos señalados no lo quiero dezir, y aun no me querría acordar 
(Villalón, 1999, canto xvii; Vian, 1999, pp. 37-39).

En esa misma época, Francisco de Alcocer, en su Tratado del juego, 
los describe como invenciones y niñerías de danzas y juguetes 
que los extranjeros trajeron para sacar dinero a la gente vulgar 
y popular que se regocija a cada niñeria (Alcocer, 1559, p. 306). 
Por lo anterior, es claro que se trataba de realizar actos burlescos 
o soeces.

Con tales antecedentes, es momento de referir de nuevo a 
Bernal Díaz del Castillo, quien en su misma Historia verdadera de la 
conquista de la Nueva España (1632, p. 69) testimonia “la gran can-
tidad de bayladores, que tenia el gran Monteçuma, y dançadores, é 
otros que traen vn palo con los pies, y de otros que buelan quando 
baylan por alto: y de otros que parecen como matachines, y estos 
eran para dalle placer”, siendo parafraseado por Francisco López 
de Gómara de la siguiente manera: “Tambié hazian matachines. 
Case subiá tres hóbres vno sobre otro de pies llanos enlos hóbros, 
y el postrero hazia marauillas” (López, 1554, p. 105).

A partir de los datos anteriores se infiere que los matachines 
1) realizan torres humanas; 2) bailan con movimientos torpes y 
obscenos; 3) bailan con cascabeles en los pies y espadas desen-
vainadas en las manos; 4) bromean con el público en batallas 
simuladas. Por lo anterior es difícil encasillar a estos personajes en 
un solo tipo de danza desde el mismo siglo xvi. Décadas después 
tal diversidad se ampliará con el delineamiento de los personajes 
de la Commedia dell’Arte italiana; incluso, ya en el siglo xviii, será 
común utilizar la palabra matachín como sinónimo de arlequín, 
o para aquellos con máscara de diablo, ya dentro de un marco 
teatral. Bances Candamo referirá en el Teatro de los teatros que el 
baile de matachines “los Franceses lo tomaron de Los Italianos, 
grandes maestros de gestos y movimientos”, refiriendo que ya 



78

no hacen movimientos deshonestos sino “los más ridículos”, 
como acariciarse, bailar juntos, enojarse, reñir “con espadas de 
palo dando golpes al compás de la Música”, saltar, reventar una 
vejiga y fingirse muertos, “entre dos, entre quatro, o entre más” 
(apud. Navas-Courbon, 2014, pp. 146-148; Doménech, 2007, pp. 
170-175, 188-189, 249-254, 304-306, 337; Arellano, 2006, p. 28).

Respecto a lo anterior, es en Orchesography. Et traicte en forme 
de dialogve, par leqvel toctes personnes pevvent facilement & practiquer 
l’honneste exercice des dances, del francés Thoinot Arbeau de 1589, 
donde fueron descritos “les Bouffons ou Mattachins”, quienes ten-
drían su origen en la época romana entre los llamados “saliens” o 
salios que celebraban al dios Marte, o en las danzas “pírricas” y los 
”curetes“ quienes custodiaban “al recién nacido Júpiter” (Arbeau, 
1967). Lo importante para nuestras pesquisas es que esta danza se 
realizaba con juegos de espadas, como se observa claramente en 
las ilustraciones que acompañan a la publicación, por lo cual cual 
también tendrían relación con las danzas de paloteo, presentes 
tanto en Europa como en América.

Para terminar con los datos históricos, referiré breve-
mente dos diccionarios donde aparece el término. Sebastián de 
Covarrubias los define en distintas entradas: a) “que dançando 
representauan sin hablar, con solos ademanes vna comedia, o 
tragedia”, b) “cargarse vn hombre solo cinco y seis personas, y 
dar buelta al teatro, dançando con ellas” (1611, p. 298, 418) y c):

MATACHIN, Dixose de matar. La dança de los matachines es muy 
semejante a la que antiguamente vsaron los de Tracia : los quales 
armados con celadas, y coseleres, desnudos de braços y piernas 
con sus escudos y alfanjes al son de las flautas, salian saltando y 
dánçando: y al compas dellas se dauan tan fieros golpes, que a los 
que los mirauan ponian miedo, y les hazian dar vozes, persua-
didos,que auiendo entrado en colera, se tirauan los golpes para 
herir y matar: y assi de acuerdo cahian algunos en tierra como 
muertos, y los vencedores los despojauan: y aclamando vitoria 
se salian triunfando,y todo ello al son de las dichas flautas : y 
por este estrago aparente de matarse vnos a otros, los podemos 
llamar Matachines (Covarrubias, 1611, p. 542).



79

En cambio, casi dos siglos después, Capmany (1805, p. 492) los 
define así:

Mattasinade. s. f. Matachinada : los juegos de los matachines.
Mattasiner. v. n. Volatinear, voltear : danzar, y hacer otros 
juegos los matachines.
Mattassins. s. m. pl. Matachines , volatines : los que baylan 
en la maroma, y voltean = Tambien es una especie de danza 
llamada paloteo.

Pero tales danzas bufonas, al pasar a América, tuvieron un cariz 
totalmente distinto.

Los matachines devotos

La diferencia de los matachines en América con los europeos 
la expone el folklorista español Julio Caro Baroja en su libro El 
estío festivo:

Si las danzas de espadas, los paloteados y las danzas de moros 
y cristianos se incorporan de modo muy general a las fiestas 
religiosas de distinta índole, hay otras que no parecen haberse 
ajustado de modo tan perfecto con aquel tipo de festejos y que 
en cambio se incorporan al teatro en los siglos xvi y xvii para 
prácticamente desaparecer a fines del xviii. Tal ocurre, en primer 
término, con la danza de los “matachines” (Caro, 1984, p. 139).

Es decir, las danzas bufonescas referidas más arriba se alejaron del 
ámbito religioso y pasaron de moda después de dos siglos junto al 
teatro burlesco; en cambio, las danzas religiosas, ya sean danzas 
de paloteo o pastoradas, sobrevivieronn en lo que fue la Nueva 
España, pues el propio Caro Baroja las refiere en Norteamérica, 
en lo que hoy se nombra el Río Bravo:

durante el periodo de Cuaresma van de pueblo en pueblo grupos 
de enmascarados que ejecutan una acción dramática que tiene 
como base la historia de Montezuma. Llevan banda y coros y el 
drama, en que hay expresión del apartamiento del emperador 
y el pueblo, y los amores de aquél, concluye con una matanza 



80

del “toro” que es el responsable de todo. Estos “matachines” de 
México se parecen más a los que hacían “dances”, “pastoradas” 
o pastorales dramáticas que a puros danzantes burlescos, y así 
como la palabra llegó a América por vía española también llegaron 
elementos del atuendo, según se puede apreciar comparando 
fotos de aquéllos con las de danzantes populares ibéricos (Caro, 
1984, p. 144).

¿Cómo se dio este proceso disímil al europeo? Actualmente, se 
pueden distinguir variantes en las danzas llamadas de matachines 
o matlachines, las cuales están definidas por regiones; una de ellas 
es la que refiere Caro Baroja al Suroeste de los Estados Unidos, 
principalmente en Nuevo México, donde aparecen personajes 
establecidos como La Malinche, El Monarca, Monanga o Abuelo, 
Perejundia o Abuela y El Toro, y se venera a la Virgen María, 
siendo una danza religiosa actuada (Romero, 2009, pp. 194-203; 
Stephenson, 2008). Otra variante se encuentra en el noroeste 
de México, entre rarámuris, yoremes y yoemes. Se trata de una 
danza no actuada, aunque mantiene el término de monarco para 
el capitán o líder de la danza. Son nombrados los soldados de la 
Virgen. Su vestuario es parecido al de los moros, con un tocado 
adornado con flores y listones de papel, un paño cubriendo la 
boca y varios paños cubriendo el cuerpo, además de la sonaja y 
la palma que llevan en cada mano respectivamente (Bonfiglioli, 
1995, pp. 159-178; Velasco, 2006, pp. 207-253; Mendoza, 1992, 
pp. 75-100; Acuña, 2008a, pp. 106-127; Acuña, 2008b, pp. 97-
110). Una tercera variante, llamada matlachines o matarachines, 
se encuentra en la Huasteca y en algunas zonas de Puebla, donde 
tienen una organización más de comparsa, siendo la variante más 
festiva y carnavalesca. Se asemaja a la danza de Huehues, pues 
ambas se representan en día de muertos. Los integrantes van 
cubiertos con máscaras diversas y sombreros, algunas de ellas 
representan a la muerte y el diablo, también hombres vestidos 
de mujer, así como viejos o huehues (Ybarra, 2015, p. 40-67). 
Cabe mencionar que los huehues (viejos) son los antepasados 
que regresan a convivir con los vivos.

Una cuarta variante es la que subsiste con el nombre de mat-
lachines, la cual se encuentra en lo que fue el antiguo Camino de 



81

Tierra Adentro colonial, abarcando una ruta de más de seis estados 
de la República Mexicana: Guanajuato, Jalisco, Aguascalientes, 
Zacatecas, Durango, Nuevo León, Coahuila y Chihuahua, los 
cuales se caracterizan por usar un arco y flecha de madera con 
el que llevan el ritmo, y su vestuario tiene canutillos de carrizo, 
de lámina o de agujeta (Córdova, 2016; Ortiz, 2015, pp. 213-230; 
Ibarra, 2012, pp. 15-54; Rangel, 2012, pp. 347-369; Valdez, 2011, 
pp. 50-78). Tiene variantes que se mezclan con los paloteados –o 
danzas de paloteros, como se les llama en México– que pueden ser 
con machetes o palos de madera, con los cuales llevan el ritmo de 
la música; también los hay con una palma en una de las manos, 
además de la sonaja. Se les suele llamar también del Indio, de 
Indios Broncos, de Apaches o de Chichimecas (Medrano, 2001; 
Martínez, 2012).

Cabe mencionar que este vestuario con laminillas o canuti-
llos es el que representa a los indios chichimecas y se encuentra 
precisamente donde se llevó a cabo la guerra contra ellos durante 
la segunda mitad del siglo xvi en la Nueva España (Martínez, 
Wrigth y Jasso, 2016), al mismo tiempo que en Europa estaba de 
moda la Comedia del Arte. En este sentido, las distintas variantes 
de matachines en México se deben a que el término se trasplantó 
en diversos géneros de danzas con vestuarios disímiles, los cuales 
corresponden a las cuatro variantes anteriores, aunque en lo 
dancístico, se puedan clasificar a grandes rasgos en danzas de 
paloteo y danzas de conquista; no obstante, también podrían iden-
tificarse con danzas actuales como de locos, e incluso de diablos. 
Valga apuntar que en el Cauca, Colombia, los matachines bailan 
y saltan, pero también azotan con látigos a “todo aquel que los 
matachines encuentran a su paso a lo largo de las calles” mientras 
gritan hombres vestidos de mujer “queremos matachines”; en 
otras versiones, como en Antioquia, aparecen embadurnados y 
tiznados; o en Tolima, donde practican las danzas de matachines 
“más organizadas y por parejas, como en la danza de las espadas, 
vestidos con vestuarios altamente coloridos y emplumados” 
(Navas-Courbon, 2014, pp. 128-130), es decir, estamos ante un 
complejo con múltiples adaptaciones.



82

Apropiación simbólica de las danzas

Las variantes de danza que he revisado retratan de manera fe-
haciente cómo las prácticas culturales se reapropian de acuerdo 
a necesidades simbólicas para reafirmar ciertas identificaciones 
específicas. Se podría evidenciar la dominación cultural o el control 
social surgido a partir de la enseñanza y puesta en escena de tales 
manifestaciones, pero la cuestión importante son las apropiaciones 
desde cierta óptica emergente por parte de los participantes. Es 
aquí que el infiel: el moro, el indio, el chichimeca, no son apro-
piados definitivamente como algo negativo, ya que las danzas de 
conquista son por naturaleza los escenarios donde la diversidad 
cultural muestra sus conflictos, pero también pueden formar 
expresiones emergentes de equilibrio entre discursos antagónicos.

En este sentido, puedo ubicar dos discursos paralelos so-
brepuestos: uno evangelizador donde diálogos, danza y música se 
articulan para ofrecer un argumento justificatorio de la Conquista 
y de las ventajas de la adoración al dios cristiano, y otra, menos 
institucionalizada, donde se expresa y representa una identifica-
ción con un pasado cultural remoto, sea étnicamente demostrable 
o no, y sin dejar de lado el aspecto devocional religioso. Es en 
el vestuario y la parafernalia de las danzas donde se observa la 
adscripción a un bando concreto.

Resulta esclarecedora la identificación de muchos jóvenes 
con el bando hereje infiel, quienes bajo su traje guerrero demues-
tran cierto orgullo por representar al idólatra, pero también a los 
antepasados culturales y sus deidades antiguas. Es por ello que en 
la historia reciente, los propios participantes de la danza otorgan 
un sentido emergente a ciertos aspectos y elementos de la repre-
sentación dancística, y no los promovidos por los representantes 
eclesiásticos. Así, el papel del hereje, moro y hechicero medieval 
fue articulado a los conceptos y simbologías locales americanas, 
donde subrepticiamente se manifiesta ante el público presente 
esa identidad nativista.

Paradójicamente, el “otro escenificado” se vuelve un “noso-
tros histórico”, donde sobrevive un dualismo identitario –entre 
dios y el diablo, y entre el creyente y el hereje–, proveniente de 



83

una concepción mesoamericana de deidades duales. El bando 
derrotado sigue representando la identidad local del danzante, 
mientras manifiesta al mismo tiempo una consagración al culto 
católico extendido, pero extranjero. Es así que una lectura profunda 
y no estereotipada de las danzas guerreras supone entender por 
qué se siguen llevando a cabo tales expresiones por los mismos 
representados como derrotados, ya que posiblemente sobre-
viviendo el bando vencido –tlahualiles, tastoanes, matachines, 
matlachines–, es como se supera el trauma de la Conquista –aquí 
entendido el término superar en su cariz psicológico–, ya que el 
bando supuestamente vencido, siempre regresa al año siguiente 
a la fiesta re-presentado en la danza.





85

Capítulo V

Variantes de danzas guerreras en el estado de Guanajuato

En el estado de Guanajuato se interpreta una amplia variedad 
de danzas las cuales se pueden clasificar en un número reducido 
de tipos. De acuerdo a lo expuesto en el anterior capítulo, las 
danzas guerreras pueden tener como argumentos distintivos la 
lucha entre dos bandos oponentes y la demostración de pericia 
combativa de un solo bando que resguarda una imagen religiosa. 
Por ello, a continuación, se revisarán las variantes existentes en 
el estado, comenzando por las que tienen un argumento con 
mayor antigüedad histórica. 

Danzas con dos bandos oponentes en Guanajuato

La danza de conquista es una de las manifestaciones más impor-
tantes a lo largo y ancho del estado de Guanajuato. En la mayoría 
de los municipios se organiza alguna danza o representación que 
tiene como relato alguna variante de la lucha entre dos bandos 
contrarios, uno de los cuales representa a la cristiandad y el opuesto 
a los infieles. En el presente apartado describiré las variantes más 
importantes de danza de conquista en el estado; una vez hecho tal 
recuento, se dará paso en el último capítulo a la revisión visual 
del vestuario.

Los 12 pares de Francia

Uno de los argumentos dancísticos más antiguos que subsisten 
en el estado es la representación de Los 12 pares de Francia, la 
cual forma parte del ciclo carolingio, es decir, su origen proviene 
de la época medieval en que Carlomagno envió a sus guerreros 
a reconquistar el sur de Europa ante la invasión de los infieles. 
Es en esa gesta donde vuelve a surgir un vigoroso imperio euro-
peo después de la caída de Roma, y aparece al mismo tiempo el 



86

sentimiento de una comunidad cristiana. Debido a ello, los legen-
darios enfrentamientos entre creyentes e infieles serán recordados 
e imitados en las celebraciones más importantes del calendario 
litúrgico europeo como parte de una reivindicación religiosa, 
política y militar en aquella época.

Es así como surgen los cantares de gesta, narraciones épicas 
donde los personajes más importantes de la nobleza realizan 
legendarias proezas en el campo de batalla. Entre las primeras 
ediciones en castellano sobre la vida y obra de Carlomagno y 
sus Doce Pares sobrevive la Historia del Emperador Carlo Magno. 
Las ediciones contienen un prólogo del traductor Nicolás de 
Piamonte y su título completo prosigue: en la cual se trata de las 
grandes proezas y hazañas de los doce Pares de Francia, y de como 
fueron vendidos por el traidor Ganalon; y de la cruda batalla que tuvo 
Oliveros con Fierabrás, rey de Alejandría. Traducida del francés al 
castellano, consigna la narración de los sucesos acaecidos en los 
años 810 y 811, la cual está dividida en tres libros:

El primero habla del principio de Francia, y de quien le quedó 
el nombre, y del primer Rey Christiano que hubo en Francia, 
contando hasta Carlo Magno, que después fue Emperador de 
Roma; y dicho Libro fue trasladado de Latin en lengua Francesa. 
El segundo habla de la muy cruda batalla que tuvo Oliveros con 
Fierabrás, Rey de Alejandría, hijo del Almirante Balán; y esto 
está en metro Francés, y muy bien trovado. El tercero trata de 
algunas obras meritorias que hizo Carlo Magno; y finalmente 
de la traición de Ganalon, y de la muerte de los doce Pares 
(Piamonte, 1765, pp. A3-A4).

Precisamente es a partir del Libro segundo, en el capítulo xiii, 
donde inicia una representación de los Doce Pares de Francia 
que se lleva a cabo en Guanajuato. 

En fechas movibles, que deben caer en la semana de carnaval, 
febrero o marzo de cada año, se lleva a cabo la representación en 
un rancho llamado San Antonio del Gallinero, congregación de 
casas antiguamente pertenecientes a la Hacienda del Gallinero, 
a tres kilómetros de la ciudad de Dolores Hidalgo. San Antonio 
tiene una capilla de raigambre otomí, que más al sur son llamadas 



87

calvaritos, ya que se encuentran ubicadas en línea recta frente al 
templo católico. Cabe destacar que fue aquí donde se encontró 
dentro de un oratorio en 1650 un santo, al cual se le recogía 
un sudor milagroso, por lo cual “de toda la comarca acudían 
los enfermos y indias preñadas”, siendo una de las supersticio-
nes perseguidas por los frailes, como lo apunté en el capítulo ii 
(Cabranes y Calvo, 2015, pp.192-193).

San Antonio seguramente fue un pueblo otomí congregado 
como parte de la hacienda del Gallinero, donde actualmente 
se les ofrece una comida a los danzantes antes de su actua-
ción, en el antiguo casco de la misma, pero la representación 
completa se realiza en el centro del pueblo, en piso de tierra, 
enmedio de la iglesia y la capilla. Los ensayos son los sábados 
dos meses antes de la actuación. El texto base data de 1836, de 
una reimpresión de la traducción de Nicolás de Piamonte. Para 
la escenificación tienen ya transcripciones en cuadernos con los 
diálogos específicos de cada uno de los personajes, y un ayudante 
lleva una copia general durante toda la actuación. Entre los perso-
najes principales se encuentran Carlomagno, el Rey Clarión, Guy 
de Borgoña, Ricarte de Normandía, Roldán, Oliveros, Fierabrás 
de Alejandrìa, la princesa Floripes, el almirante Balán, Reiner, 
Ganalón y el gigante Ferragus.

La escenificación registrada en 2011 tuvo lugar el 6 de marzo, 
y comenzó a las 11:00 de la mañana, saliendo en procesión desde el 
casco de la hacienda cargando los nichos con imágenes religiosas, 
acompañados de: una banda de guerra de alfareros de Dolores 
Hidalgo, la princesa Floripes y sus doncellas sentadas en una 
carreta, los personajes de la danza, las reinas del pueblo, la banda 
Los Ramírez y los asistentes en general. La representación llenó 
todo el espacio central, desarrollándose el coloquio en varios 
escenarios: una techumbre cubierta de lona donde se encontraban 
los franceses, otra donde estaban los turcos, una construcción de 
madera que emulaba un puente, una torre diminuta puesta sobre 
un palo largo y delgado donde estarían presos algunos Pares, y 
el árbol donde se colgó a uno de los personajes. Los diálogos se 
dan por medio de traslados de uno o varios personajes a donde 
se encuentra el lugar de la acción, a lo cual se le suele llamar 



88

“embajadas”, mientras que los duelos y escaramuzas se llevan a 
cabo en los espacios entre los parajes ya mencionados. Ese año 
la escenificación duró poco más de ocho horas, terminando a las 
20:00 horas, en la cual se intercalan los diálogos con escaramuzas 
entre los bandos antagónicos. Terminan con una cena en el pueblo.

Se menciona que antes del año 2009 “varios viejitos” que 
interpretaban “un tambor, un violín, un tololoche y una trompeta” 
acompañaban los combates con música; sin embargo, en 2011 se 
acompañó la representación con una banda de alientos, la cual 
intervino con la misma pieza en cada una de las escaramuzas, 
es decir, los enfrentamientos entre los personajes por parejas 
a machete. Otro tipo de enfrentamiento es en forma de duelo, 
cuando sólo se pelean a machete una pareja. Mientras los cristianos 
se visten de diversos colores pastel, los turcos están vestidos de 
negro, lo cual los identifica fácilmente, aunque se desconozcan 
sus nombres específicos.

Moros y cristianos

Para el caso de la representación de Moros y Cristianos, referiré 
dos lugares de celebración en los extremos oriente y poniente 
del estado, la primera en San Felipe y la segunda en Coroneo. 
En San Felipe se representa los días 8 de mayo, 25 de julio y 29 
de septiembre, aunque los batallones y los nichos efectúan reco-
rridos dos días antes por el campo que se encuentra al extremo 
poniente de la iglesia de San Miguel.

Para seguir los rastros de la danza en Europa, ya apunté en el 
capítulo IV el primer dato sobre la ejecución de la danza en el año 
1150, en la catedral de Lérida (Warman, 1972, p. 17). Seguramente 
era en aquella época una diversión de la corte, pero al paso de los 
siglos formó parte de la fiesta popular. En los primeros años de 
conquista en América se representaron tales danzas en este lado 
del océano, como lo atestigua Bernal Díaz del Castillo en 1524: 
“con arcos triunfales, y con ciertas emboscadas de Cristianos 
y Moros, y otros grandes regocijos e invenciones de fuegos” 
(Díaz, 1632, p. 196). La danza sobrevive en muchas localidades 
a lo largo de casi todo el territorio nacional. Ya sea en la fiesta 



89

multitudinaria de San Miguel o de Santiago, y en la más íntima 
del 8 de mayo, en San Felipe, comienzan días antes las corridas de 
contingentes llamados “milicias”, encabezados por batallones de 
guerra y bandereros, que llevan por “golpe de música” redoblan-
tes y trompetas. Realizan figuras en círculo, en elipse, estrellas, 
cruces y una figura de flor de cempasúchil. La primera corrida es 
aproximadamente a las 10:30 y la segunda a las 15:30 hrs, durando 
poco más de dos horas cada una. Los enfrentamientos previos 
se realizan haciendo un círculo girando en sentido contrario, y 
cada vez que se entrecruzan, chocan palos con machetes en tres 
ocasiones. El cristiano mayor conmina a retirarse al moro mayor, 
el cual no accede a la petición.

El día de la fiesta se realiza el “Encuentro” cuando se da la 
bienvenida a los contingentes de otras localidades. También dan-
zantes de Indios Brutos hacían sus encuentros con anterioridad. 
Los moros entran al campo del Castillo, lugar de la escenificación, 
a caballo y con espadas, junto con la reina, una niña vestida para 
tal efecto. Los cristianos usan palos de madera. Se realiza una 
representación de combate con cañones, donde se persigue a los 
moros que roban las reliquias y una imagen de San Miguel que 
resguardan en el castillo. Los batallones y el bando cristiano se 
enfrentan a los moros haciendo un semicírculo frente a la fila 
de moros. Al interior están los cañones que se hacen sonar para 
representar la batalla. Los moros son perseguidos y encarcelados, 
para después ser fusilados. Es aquí cuando entra en acción la Cruz 
Roja, que se distingue por llevar una camilla sobre la que saldrá 
el rey moro fusilado, el cual lleva un gran sombrero de charro. 
Así es como termina la representación, una vez que salen los 
personajes, después de tres horas de actuación.

Para el caso de Coroneo, hay un grupo de caballería, similar 
al de San Felipe, pero no participa en la escenificación. Aquí, los 
moros están vestidos de rojo y tienen por insignia en la bandera 
una media luna y una estrella. Los cristianos están vestidos de 
azul y llevan por símbolo en la bandera una imagen del apóstol 
Santiago. Ambos grupos llevan imágenes de bulto de Santiago, 
ataviadas del color que les corresponde según el grupo que las 
lleva. Las representaciones se llevan a cabo tres días antes de la 



90

fiesta, en el paraje de La Venta, en la salida a Amealco, Querétaro, 
el 22 de octubre; la segunda en La presa, al norte, en la salida a 
la ciudad de Querétaro, el 23 de octubre; y la tercera en La Peña 
del Sombrero, al poniente, el 24 de octubre.

Se realiza también un Encuentro a las 12:00 hrs, seguido 
de una misa a las 12:30 hrs. Por la mañana únicamente las dan-
zas de concheros de Querétaro bailan. A las 15:30 hrs. inicia la 
representación, los campamentos de ambos bandos se ponen 
frente a una de las dos capillas que se encuentran en el patio de La 
Presa; para el caso de la fiesta que se hace en el templo principal 
el 25 de octubre, se acomodan al costado oriente del atrio de la 
iglesia. Aproximadamente dura la representación tres horas, y se 
basa en diálogos con embajadas, sólo que aquí la representación 
de la batalla se da de tres maneras: 1) en duelos en parejas entre 
los personajes principales de cada bando y sus bandereros; 2) en 
escaramuza en parejas; y 3) en dos grandes filas que se acercan 
al centro del espacio donde entrechocan sus machetes. No hay 
ningún momento donde se haga un círculo o semicírculo, como 
en el caso de San Felipe; tampoco hay distintos escenarios como en 
la representación de San Antonio del Gallinero.

Los personajes siguen siendo los mismos de la danza de los 
Doce Pares, los cuales se heredan por manda. Sería preciso clasificar 
la danza como 12 Pares de Francia, aunque en realidad la gente 
del lugar la nombra de Moros y cristianos. En esta población ya 
no se representa todo el coloquio, puesto que se ha extraviado 
en la comunidad. Se representa hasta el enfrentamiento entre 
Carlomagno y el rey moro.

Chichimecas contra franceses

De los dos formatos de danza anteriores, surgió una tercera 
variante en la época de la evangelización en la cual el papel del 
bando moro o turco lo representó un grupo de indios bárba-
ros. Este grupo fue llamado de Chichimecas, no refiriéndose 
a una etnia específica sino englobando en él a cualquiera de 
los grupos del norte de México que asolaron las poblaciones 
erigidas por los españoles desde el siglo xvi. Menciones sobre 



91

enfrentamientos teatrales entre creyentes europeos e infieles 
indios se dan precisamente en esta época.

El primer registro donde se narra la participación de indios 
vestidos de chichimecas dentro de una representación de moros 
y cristianos fue tanto en Tlaxcala como en Puebla el año de 1585. 
Este año coincide con la guerra que se desató en contra de los 
verdaderos chichimecas indómitos al norte del actual Guanajuato. 
Tales representaciones fueron realizadas para agradar al nuevo 
virrey Marqués de Villamanrique durante su camino a la Ciudad 
de México. En ellas los tlaxcaltecas construyeron “un castillo de 
madera de dos o tres altos, con muchos aposentos y retretes para 
pelear en él en hábito de soldados a su modo y a la española, contra 
otros indios en traje de chichimecas, cuando el virrey entrase en 
aquella ciudad” (apud. Weckmann, 1994, p. 519).

Más que danzas, tales recibimientos fueron una mezcla 
de actuación dialogada, danza y enfrentamientos con varas, 
precisamente como en la actualidad se conservan las variantes 
de la danza de Chichimecas contra franceses en Guanajuato. La 
presencia de un bando francés en vez de uno español se justifica 
desde una óptica histórica difusa pero coherente: “Rayados y 
franceses vienen a ser como aztecas y españoles, pero como aquí 
habían chichimecas y como el siglo pasado también estuvieron 
los franceses peléandose con nosotros, por eso la danza es de 
chichimecas y franceses” (apud. Bonfiglioli, 1996, pp. 92, 114). 
En cuanto al bando chichimeca, la descripción de Fray Alonso 
de la Rea de 1639, durante lo más cruento de la guerra contra los 
chichimecas históricos, muestra ese cambio de moros a chichi-
mecas, al fin y al cabo infieles:

A las tres de la tarde marcha el campo a la plaza, donde está un 
castillo de chichimecos en que tienen a la santa cruz cautiva, 
con la decencia justa, rodeada de las escoltas y centinelas de los 
enemigos. A las cuatro entra la milicia marchando por la plaza 
y da una vuelta haciendo la salva a sus cuarteles, y acabada se 
planta el campo frontero del castillo y ordena una escaramuza 
con los chichimecos. Ordenada, salen las hileras contra las de 
los enemigos disparando muchos tiros con la destreza que pu-
diera un veterano. Después de sacadas todas las hileras, se da el 



92

Santiago y cautivan y vencen a los enemigos, ganando el árbol 
santo de la cruz (de la Rea, 1996, pp. 165-166).

En el caso de esta conformación de personajes, revisaré cinco 
variantes: 1) de Celaya, específicamente del barrio de San Juan; 
2) de Comonfort, Acámbaro y la Ciudad de México en Araró; 
3) de Comonfort; 4) de San Miguel de Allende; y 5) de San Luis 
de la Paz.

La danza de Chichimecas y franceses del Barrio de San Juan, 
municipio de Celaya, la registré durante la velación de cruces en la 
cima del Cerro de Culiacán, el cual se ha establecido por algunos 
historiadores como el mítico Chicomoztoc, lugar de reunión 
de antiguos grupos prehispánicos (León-Portilla, 2009, p. 55). 
Tanto una de las danzas de concheros de Valle de Santiago como 
el violinista de la danza de Sonaja de Yuriria me informaron de 
esa gran celebración. El 30 de abril de cada año comienzan a subir 
varios contingentes de peregrinos y grupos de danza, para velar sus 
cruces familiares o de la población de donde proceden. Algunos 
grupos suben al día siguiente, para bajar con ellas el primero o 
dos de mayo. Una vez abajo, se veneran en cada localidad el día 
de la Santa Cruz.

El bando chichimeca de la danza del Barrio de San Juan tiene 
por vestuario un sombrero de ala ancha el cual se levanta de la 
parte delantera para adornarlo con un par de espejos y plumeros; 
usan nagüilla y chaleco, los cuales tienen incrustadas laminillas 
de metal que hacen un tintineo al momento de bailar. Además, 
portan un escudo pequeño en uno de los antebrazos y en la otra 
manipulan un machete. A la cabeza de la fila va uno de ellos por-
tando una bandera mexicana. Los franceses, por su parte, llevan 
pantalón azul pastel y camisa blanca con una gorra redonda con 
visera de la cual cae por detrás una tela por la espalda a manera 
de paño de sol. También usan machete y, al igual que en el bando 
oponente, el líder lleva una bandera, pero francesa. La danza se 
divide en distintas piezas musicales interpretadas por una banda 
de alientos. Durante algunas de las piezas se pelean en duelo, 
mientras en otras cada grupo da vueltas en círculo bailando, a 
modo de presentación, mientras el bando oponente se queda a un 



93

costado en descanso. En otras piezas ambos bandos se forman en 
filas quedando frente a frente mientras se acercan una a la otra. 

Otro de los santuarios más importantes del Bajío se encuentra 
en las colindancias de los municipios de Acámbaro, Guanajuato y 
Zinapécuaro, Michoacán, demostrando que los límites estatales 
no coinciden con las prácticas subregionales. Araró, Michoacán, 
está ubicado en un antiguo manantial de aguas termales, el cual 
fue mencionado como lugar de adoración prehispánica en la 
Relación de Michoacán a inicios del siglo xvii: “La única hoja que 
se conserva de la primera parte contiene el final de la descripción 
de una fiesta no identificada y la descripción completa de las 
ceremonias que se hacían en Zinapecuaro y Araró para la diosa 
Cuerauperi con motivo de la fiesta llamada Sicuindiro”. En ella 
los corazones de esclavos o delincuentes “se echaban en las fuentes 
termales de Araró, […] los cuerpos se desollaban, los sacerdotes 
bailaban vestidos con la piel de los sacrificados y eventualmente 
también se comía su carne” (Espejel, 2004, pp. 50, 162, 308).

Las danzas que se presentan en Araró durante la fiesta del 17 
y 18 de marzo en que se celebra al Cristo del lugar, venían princi-
palmente de Acámbaro, las cuales tenían vestuario y parafernalia 
parecidas, con la única diferencia de que algunas usaban pantalón 
por parte del bando chichimeca, el cual llevaba cosidas barbitas 
de tela o laminillas de metal, mientras otros usaron falda larga. 
Su formato de danza también fue similar. Además, se presentó 
una danza de Chichimecas y franceses de la Ciudad de México 
que tenía sus orígenes en una generación anterior, nativa de 
Comonfort, Guanajuato, la cual aparece en un documental en 
el atrio de la Basílica de Guadalupe el 12 de diciembre. Al inicio 
de la presentación bailan en círculo para al final representar los 
duelos de enfrentamiento a machete por parejas, una por una. Su 
indumentaria es similar a la de Celaya, sólo que los chichimecas 
no usan un sombrero específico. Los franceses usan pantalón 
rojo y camisa azul, usando la misma gorra con paño de sol a la 
espalda. Aquí no se acompañan con una banda de alientos sino 
con un conjunto de tambores, llamados huehuetls, a la manera 
de las danzas aztecas. 



94

La cabecera municipal de Comonfort, antiguo Chamacuero, 
tiene su fiesta el 25 de noviembre, aunque las danzas salen a bailar 
desde dos días antes. Fui informado de esta fiesta por la danza de 
concheros de la Tenería del Santuario, entre San Juan de la Vega 
y Celaya, quienes asistieron a danzar a Apaseo el Alto un 28 de 
octubre, día de San Judas Tadeo. En aquella ocasión hubo dos 
agrupaciones de Chichimecas y franceses; el bando chichimeca 
usó pantalón con barbitas y botas, y en vez de sombrero llevaba 
una cinta alrededor de la cabeza ornamentada con algunas plumas. 
Sus armas eran un machete o una lanza con plumas en la punta. 
Los franceses iban ataviados con un traje de escoltas que se suelen 
usar en las escuelas de nivel básico. Ambos grupos hacían un 
gran círculo, donde cada uno se trasladaba hacia un lado opuesto 
bailando y entrechocando sus armas cuando se encontraban. Una 
de las danzas contaba con una especie de “tienda apache”, cónica y 
de base redonda, cubierta de tela y pieles, llamada tipi, estereoti-
padamente, en las Grandes Llanuras del suroeste angloamericano. 
En la punta estaba izada la bandera mexicana, tal vez relacionada 
con los castillos chichimecas representados durante la época co-
lonial. La música de las piezas de baile fue interpretada por una 
banda mixta de alientos, cuerdas y percusiones, sonorizados con 
micrófonos y altavoces.

En San Miguel de Allende se lleva a cabo el desfile del 29 de 
septiembre y una pequeña celebración en el Barrio del Valle del 
Maíz el 15 de agosto. Supe de ambas celebraciones por el texto 
de Carlo Bonfiglioli incluido en el libro Las danzas de conquista 
(1996, p. 91-115). Durante la fiesta grande aparecen gran número 
de grupos danzantes, entre ellos, incluso invitados de otros estados 
de la República. Las danzas con dos bandos oponentes las pude 
clasificar en danzas de Aztecas y franceses y danzas de Chichimecas 
y franceses, junto a la de “Rayados chichimecas” del barrio de Valle 
del Maíz. En las primeras se identifica fácilmente el vestuario de 
penachos y pectorales de las danzas aztecas en el bando mexicano, 
mientras los franceses son niños y jóvenes vestidos de escolta 
escolar. La segunda se caracteriza por usar pantalones de dife-
rentes colores y botas para el bando chichimeca, algunos tienen 
el torso desnudo o cubierto sólo por chalecos; en la cabeza llevan 



95

paliacates amarrados sobre la frente. Los del bando francés usan 
pantalón, botas, camisa y sombrero texano, lo que les da un aspecto 
de vaqueros. La tercera, del barrio del Valle del Maíz, es similar 
a la del barrio de San Juan, en Celaya, con nagüillas y laminillas 
colgando para el bando chichimeco, mientras el bando francés 
usa pantaloncillos y mascadas al cuello de color rojo, medias 
y camisa amarillas y sombrero con visera y su paño de sol que 
cae sobre la espalda. En este caso los colores la relacionan con 
la bandera española más que con la de Francia; claramente se 
trata de una caracterización del invasor europeo.

En el caso de San Luis de la Paz, se realizaba un largo desfile 
que organizaba el municipio el primer domingo de noviembre; 
en él asistían gran número de danzas, de las cuales varias fueron 
invitadas de otros municipios como León y San José Iturbide. La 
mayoría de los grupos seguían un formato similar, aunque en sus 
banderas se denominaban de distantas maneras: de aztecas, de 
rayados, de guerreros, huachichil. El vestuario de danza azteca 
para el bando nacional fue lo más característico mientras el del 
bando extranjero usaba uniformes de escolta, danzando pre-
ponderantemente jóvenes y niñas con minifalda tableada. Su 
acompañamiento musical fue de tambores en la mayoría de los 
casos. Otros grupos mantenían la nagüilla con laminillas cosidas 
para el bando chichimeca y unas pocas tenían los personajes del 
diablo y la muerte. Cabe mencionar que el paso de caminata era 
muy similar en todas las danzas.

Danzas guerreras de un solo bando en Guanajuato

A continuación se revisarán algunas de las variantes dancísticas 
de danzas de un solo bando, las cuales, en ocasiones, puede tra-
tarse de danzas que perdieron a uno de los bandos en las últimas 
décadas. Cabe agregar que mostraré una propuesta de clasificación 
que no necesariamente tiene que ver con las formas en que los 
danzantes se refieren a ellas, pues resultan confusos los térmi-
nos usados en las propias poblaciones. Términos como apaches, 
aztecas o indios se usan para referirse a danzas distintas tanto en 



96

el vestuario como en los movimientos de piso. Ambos aspectos 
son los que usé para definir su nomenclatura.

Danza cortesana de paloteros

Al sur del estado se lleva a cabo una danza llamada de paloteros, 
la cual está conformada por una cuadrilla de dos filas, las cuales 
entrechocan un palo de aproximadamente cuarenta centímetros 
de largo que llevan en la mano derecha. Su vestuario es cortesano 
en ambas filas a decir de algunos profesores de danza, pues usan 
faldilla tableada, camisa de manga larga, capa y una especie de 
tocado o cofia en la parte frontal de la cabeza, similar al usado 
por el personaje de Moctezuma en algunas pinturas coloniales, 
pero sin plumaje. Es acompañada por banda de alientos y cada 
pieza bailable se identifica por números.

Se interpreta en el municipio de Yuriria y en Uriangato, 
siendo en este último un conjunto de mujeres. He registrado 
los grupos de Yuriria en la fiesta de la Preciosa Sangre de Cristo 
el 4 de enero, en Casacuarán, el 25 de enero, y en Uriangato el 
24 de diciembre, aunque también se comparte con el municipio 
de Puruándiro, Michoacán, donde se interpreta el 24 y el 31 de 
diciembre. En este último estado el vestuario es de color blanco 
con vivos negros, mientras en el estado de Guanajuato es de 
colores vivos o pastel. Su presencia sólo en estos municipios, 
diferente a las del norte por no tener rasgo alguno de elementos 
prehispánicos, puede deberse a que en esta región no hubo en-
frentamientos con chichimecas en el siglo xvi o a que la filiación 
étnica de colonización no se llevó a cabo con grupos chichimecas 
y sí con españoles y purépechas. Esto tendrá que corroborarse.

Danza de indios de varas o machetes

En el noroeste del estado se interpreta en los municipios de León, 
Silao, Ocampo y San Felipe una danza que antiguamente se llamaba 
de Brutos, y que en la actualidad se denomina de Broncos, o de 
Bárbaros en Silao. También se encuentra en Lagos de Moreno, 
Jalisco. Se caracteriza por ser una cuadrilla de dos filas vestidos 



97

de manera similar o idéntica que entrechocan varas o machetes. 
El vestuario antiguo llevaba nagüilla y chaleco de franela roja con 
canutillos asidos que remataban en pequeñas borlas de estam-
bre, con camisa, y un tocado hecho de plumas llamado corona 
de chilillos. A finales del siglo xx el vestuario cambió, dejando 
de usar las nagüillas y cambiarlas por pantalón con adornos en 
la línea externa de la pierna, ya sean de plumas o con tiras de 
tela. También se dejó de llevar la corona para usarse una cinta 
en la cabeza a la cual se le asían unas pocas plumas al modo que 
aparecen en algunas películas de mediados del siglo xx; además 
de portar un escudo en uno de los brazos. En la actualidad se 
retoma el vestuario tradicional o antiguo para danzar en las 
mañanas mientras en las tardes se usa el vestuario de “indio piel 
roja”, es decir, de los nativos angloamericanos, con penacho de 
largas plumas, chaqueta que emula piel, con barbillas de agujeta o 
de tela, habiendo gran número de variantes en cuanto a colores, 
texturas y telas.

Hay además unos personajes llamados locos, los cuales acom-
pañan a las filas sin formarse en ellas, ataviados como monstruos 
o charros, con un látigo el cual sirve para llamar la atención del 
público y hacerle el debido espacio a la danza, además de verificar 
que la danza esté bien formada y hagan los pasos correspondientes. 
También es usual que se haga una representación del pasajero, 
donde un personaje vestido de hombre de campo y tiznado de la 
cara es acechado por los indios quienes al final lo descuartizan. 
La danza se acompañó con guitarras de concha de armadillo o 
bule hasta mediados del siglo xx, después se usó el banjo traído 
por los migrantes de Estados Unidos y se incluyeron tambores 
(bombos) para marcar el ritmo ante la intensidad de ruido en las 
ferias durante las fiestas patronales (Martínez, 2012).

Danza de rayados o chichimecas

Hay otras danzas que podríamos llamar de Rayados, pues no tie-
nen un bando oponente. Si bien hay variedad en sus atuendos, se 
caracterizan por llevar como atuendo ropa roja a café, emulando 
pieles o con pintura a rayas verticales sobre el cuerpo y el rostro. 



98

Así las pude fotografiar en el cerro de Culiacán, provenientes de 
Santa Cruz de Juventino Rosas y de Cañada de Caracheo, o en la 
fiesta de Comonfort de finales de noviembre, acompañados por 
banda de alientos o banda mixta de metales y cuerdas. Su vestuario 
es totalmente diferente a las danzas aztecas y concheras, y también 
a las danzas de chichimecas y franceses tradicionales. Me parece 
que la característica radica en que en ningún momento se forman 
en dos filas, sino que ejecutan varios pasos de camino haciendo 
un gran círculo. Uno de los vestuarios puede ser descrito como de 
comanche, con pantalón y chaqueta de tela café o beige, emulando 
piel, y es acompañada por bandas de alientos metal. Algunas de 
ellas incluyen los personajes de la muerte y el diablo, los cuales 
juegan a tirar a los danzantes chichimecas con la guadaña o el 
tridente, respectivamente. Estos personajes también hacen una 
representación donde se descuartiza a un chichimeca.

Danzas concheras y aztecas

Hablar de danza conchera es un tema amplio y complejo desde 
diversos puntos de vista. Diversos investigadores la consideran 
con elementos para ser clasificadas como danza de conquista: 
“Aunque no estén presentes en el escenario ritual, para los con-
cheros la danza es una especie de ‘combate’ contra sus supuestos 
enemigos culturales”, como apunta Anáhuac González (1996, p. 
224); sin embargo, desde el punto de vista coreográfico, tiene 
características totalmente distintas.

Respecto a su historia, desde los estudios pioneros de Gabriel 
Moedano (Buenas noches, 2012; Moedano, 1972, 1988), se ha 
propuesto un origen otomí-chichimeca, el cual se puede rastrear 
desde el siglo xix, como apunté en el capítulo iii, acerca de las 
hermandades de danza de arco y flecha en el Bajío. Con tal an-
tecedente, el vestuario azteca es una práctica emergente desde la 
década del treinta y cuarenta del siglo xx en la ciudad de México. 
En este sentido, se puede hacer una delimitación temporal que 
pervive en el vestuario, los danzantes ataviados con tilma y tocado 
tipo Moctezuma (concheros), y los de pectoral y taparrabo con 
penacho de largas plumas (aztecas). A estos dos tipos se suma uno 



99

que podría nombrar como New Age, el cual se caracteriza por usar 
faldilla y camisa blanca, con una cinta de color rojo en la cabeza. 
A pesar de tales vestuarios, es innegable que en lo coreográfico 
se mantiene la estructura de un centro, donde se pone un palia-
cate en el suelo sobre el cual se encuentran el sahumador y las 
armas –las conchas con caja de armadillo o bule–, y los danzantes 
alrededor, protegiéndolo en círculos concéntricos. Esta confor-
mación espacial es única, y sería la diferencia fundamental en lo 
coreográfico con las danzas de cuadrilla a dos filas, y las circulares 
girando alrededor de un punto central.

Respecto a su práctica en el estado de Guanajuato, se en-
cuentra en amplias zonas, desde San Francisco del Rincón hasta 
Acámbaro, y desde Xichú hasta Pénjamo; y se puede observar 
la existencia de los tres tipos de vestuario antes referidos. En 
cuanto a las celebraciones a las cuales asisten, es numerosa y en 
cualquier época del año, pues acompañan fiestas patronales y 
velaciones específicas.

Danzas chichimecas sin bando oponente

Similares en la coreografía, existen danzas chichimecas en cuadrilla 
de dos filas que no presentan diferencias en el vestuario entre sus 
miembros. Incluso, cada fila está encabezada por banderas mexicanas, 
como algunos grupos de Valle del Maíz, San Miguel de Allende. Se 
acompañan con tambores y portan escudos, tocados de plumas y 
pantaloncillo a lo apache (estereotipo del suroeste angloameri-
cano). Lo anterior se observa también en cuadrillas de danzantes 
mujeres, lo cual no existía hace cuatro décadas; incluso también 
hay cuadrillas de niños. En este caso usan camisón adornado con 
barbitas de tela (a lo comanche). Un testimonio de San Miguel 
de Allende aclara el proceso de pérdida del bando francés desde 
la óptica de los propios danzantes:

los franceses comenzaron también a degenerarse y en lugar de 
salir con su pantalón rojo y su camisa azul vestían normal, no 
más con el paño de sol … Llegó el tiempo que ya no hubo bandera 
de los franceses, sino que en lugar de sacar su bandera sacaron 



100

ya dos banderas de México y así se acabaron completamente los 
franceses (apud. Bonfiglioli, 1996, p. 92).

El antropólogo Carlo Bonfiglioli define que las danzas de apaches 
destacan por “la exuberancia física y una suerte de culto estético 
por la virilidad guerrera” aunque sean “guerreros sin enemigos”, 
pues han dejado de lado a cualquiera de sus oponentes históricos; 
en cambio, los chichimecas de nagüillas “más que estetas de la 
virilidad guerrera, se presentan, junto con sus contrincantes los 
franceses, como practicantes del culto a la Santa Cruz”, variantes 
que compara con la que se da entre los grupos de concheros de 
nagüillas que veneran a la virgen de Guadalupe y las danzas az-
tecas que veneran al dios guerrero Huitzilopochtli (1996, p. 113).

Dado que San Miguel es una ciudad de importancia cul-
tural en la región, actualmente otras danzas han retomado la 
desaparición del bando europeo, como se observa entre los chi-
chimeca-jonaces de Misión de Chichimecas quienes cuentan con 
un grupo de niñas con atuendo de indio catequizado: camisón 
adornado con grecas en la punta inferior y una cinta alrededor 
de la cabeza, a manera de corona, con unas plumas en la parte 
trasera que sobresalen sobre la coronilla. Este grupo lleva sonajas 
y bailan en dos filas. Otra agrupación lleva el vestuario de salvaje 
chichimeca, el cual está integrada por jóvenes y adultos que por-
tan pieles de animal, se pintan la cara y usan huesos y símbolos 
animales a manera de pecheras, collares, pulseras y otros adornos, 
teniendo partes del cuerpo desnudas. Este grupo se presenta en 
eventos de reivindicación indígena tanto gubernamentales como 
particulares, puntualizando que se trata de una reapropiación 
de las danzas chichimecas prehispánicas, con el asesoramiento de 
investigadores. Cabe mencionar la organización del Encuentro 
de la Toltequidad en Mineral de Pozos que suele durar tres 
días, donde se presentan danzas y grupos New Age, entre otros 
conjuntos de géneros musicales invitados. 

Me parece que las idealizaciones de virilidad de los pueblos 
prehispánicos del norte del continente difundidas por los medios 
de comunicación han cubierto una necesidad de reivindicación 
surgida a partir de la consciencia de ese pasado indígena. Ello se 



101

articula al culto a las imágenes católicas, no sin tensión y con-
tradicciones. Es en las poblaciones pequeñas donde los maestros 
son adultos mayores, con fuertes lazos con un catolicismo rural 
relacionado con procesiones y peregrinaciones, donde se man-
tienen los vestuarios de indio catequizado. 

Una cronología dancística

Después de hacer este breve recorrido por los principales tipos de 
danzas guerreras de Guanajuato, se pueden determinar varias fases 
o estadíos argumentales distintos. El primero, el más antiguo, es el 
que representa la gesta medieval entre franceses y turcos, fechada en 
el año ochoscientos de nuestra era. La segunda se trata de la versión 
castellana-aragonesa del argumento carolingio, el cual se extiende 
por muchas poblaciones españolas, especialmente del norte. La ter-
cera es la versión en que el bando moro se transforma en el bando 
chichimeca, justamente cuando se vivió lo más cruento de la guerra 
chichimeca. La cuarta variante es de la segunda mitad del siglo xix, 
donde sucede un cambio importante, el bando francés es el contrario 
de los chichimecas, en estrecha relación con la invasión francesa de 
1862. La quinta versión es ya muy reciente, en la segunda mitad del 
siglo xx desaparece el bando contrario a los chichimecas, dejando 
de ser una danza eminentemente histórica para transformarse en 
una de reivindicación étnica en gran medida.

Esto último indica por qué varios grupos de chichimecas han 
dejado de lado la nagüilla y se visten como aztecas o como chichime-
cas desnudos del torso. Dicho revival se da desde la ciudad de León 
hasta Misión de chichimecas, en el municipio de San Luis de la Paz, 
demostrando que las nuevas generaciones tienen predilección por 
representar a los pueblos prehispánicos del norte del país, más que al 
indio catequizado y servil. Así, las danzas de conquista con pérdida 
del bando oponente, se van acercando a las que desde un principio 
fueron concebidas con un solo bando, con excepción de la danza 
de paloteros, que no tiene relación con la identificación nativista 
prehispánica, tal vez por encontrarse en el sur del estado, donde 
ideológicamente no se concibe a los chichimecas como antecedente 
cultural histórico e identitario de la población.





103

Capítulo VI

Representación, vestuario e identidad en las danzas 
guerreras de Guanajuato

Para concluir la presente investigación, a continuación se ex-
pondrán visualmente los vestuarios dancísticos referidos en el 
capítulo anterior con algunos breves comentarios. Cabe mencionar 
que los ejemplos visuales son representativos pero no agotan 
la variedad de detalles específicos en cada grupo dancístico, lo 
cual muestra la creatividad y también un deseo de aportar algún 
elemento distintivo.

Comenzaré por el vestuario del bando católico de las danzas 
de conquista, continuaré con el bando infiel y culminaré con 
las danzas de un solo bando. Este orden permitirá la compara-
ción entre bandos afines para mostrar los procesos simbólicos 
e históricos determinantes en cada vestuario, lo cual denota el 
proceso cambiante de la identidad en cada una de las expresiones 
dancísticas referidas.

Bandos católicos

Los pares de Francia

En primera instancia muestro el vestuario de los doce pares de 
Francia de Dolores Hidalgo, la cual debiera acercarse a la indumen-
taria guerrera de los caballeros medievales. El tocado emula cascos 
para la batalla, casi todos de color azul pastel, donde está escrito 
el nombre del personaje; son altos de enfrente y por la parte de 
atrás caen unas guirnaldas de moños de colores; la falda es larga y 
cerrada, la capa llega a la pantorrilla y la camisa es de manga corta, 
ambos adornados con flecos blancos o dorados en las orillas, siendo 
los tres elementos de colores pastel en su mayoría. Los lentes 
oscuros dan a los danzantes cierto halo de seriedad y autoridad. 
Algunos usan guantes negros. Cuando pelean, el entrechoque de 



104

sus espadas llama enormemente la atención. La diferencia con 
Carlomagno radica en su corona con un crucifijo en
la parte superior y una larga barba negra (Imagen 1).

 Imagen 1. Los pares de Francia en San Antonio del Gallinero, Dolores Hidalgo. 
2011. Fotografía: Alejandro Martínez de la Rosa.

Los cristianos

Por su parte, en la representación de Coroneo, lo fundamental entre 
los bandos es que los católicos usan prendas de color azul celeste de 
uso cotidiano. Llevan también el machete con el cual combaten. El 
vestuario con más elementos específicos es el de Carlomagno, 
quien lleva capa, falda larga con flecos dorados y encima una tiras 
de tela del mismo color emulando las tablas de la falda (Imagen 
2). En el caso de la versión de San Felipe, el bando católico usa 
vestuario cotidiano ranchero, pero se diferencia del bando infiel 
por andar a pie. Para el momento de la batalla, pasan a segundo 
término pues no actúan; son las bandas de guerra, vestidas de 
traje militar verde, con gorra y botas negras, las que destacan por 
su sonoridad y vestuario (Imagen 3).



105

Imágenes 2 y 3. Bando cristiano. Coroneo y San Felipe. 2011 y 2010 respec-
tivamente. Fotografías: Alejandro Martínez de la Rosa.

Franceses

En el caso de las danzas de Celaya, usan gorra a la cual está asida 
un paño de sol en la parte trasera. Los colores son blanco y azul 
pastel. Pueden llevar pantalón corto con media larga o pantalón 
largo hasta el tobillo, con un vivo de listón cocido a la línea ex-
terna de la pierna (Imagen 4). En el caso de las de Comonfort, son 
similares a la anterior, pero con colores rojo y azul, u otros colores 



106

(Imagen 5). Los de Valle del Maíz, municipio de San Miguel de 
Allende, usan los colores de la bandera española, amarillo y rojo, 
y su paño de sol es muy largo (Imagen 6).

Imágenes 4 y 5. Franceses de Celaya y Comonfort. 2011. 
Fotografías: Alejandro Martínez de la Rosa.



107

Imagen 6. Franceses de Valle del Maíz, San Miguel de Allende. 2013. 
Fotografía: Alejandro Martínez de la Rosa.



108

Bastoneras o de escolta

En el desfile de noviembre que se lleva a cabo en San Luis de 
la Paz se observó en varias danzas representativas de escuelas 
de educación básica el vestuario usado normalmente para las 
escoltas que llevan la bandera en los desfiles cívicos naciona-
listas, siendo en estos casos mujeres jóvenes de secundaria o 
bachillerato: botas, minifalda tableada, saco con charreteras y 
boina o gorra, combinando normalmente dos colores (Imágenes 
7 y 8). Es evidente la congruencia desde el punto de vista de un 
traje militar de gala.

Imágenes 7 y 8. Francesas de San Luis de la Paz. 2010. Fotografías: Alejandro 
Martínez de la Rosa.



109

Vaqueros

Un caso aparte es el de una danza de San Miguel de Allende 
donde el bando católico está vestido a la manera de cowboy, 
es decir, de botas, pantalón metido dentro de las botas con su 
vivo hecho de listón en la línea externa de la pierna, camisa de 
manga larga con charreteras y sombrero texano. Lo paradójico 
es que llevan una bandera francesa (Imagen 9). Aquí se muestra 
la relación entre indios chichimecas del norte de México e indios 
piel roja de Estados Unidos, donde sobresale no el vestuario de 
los enemigos franceses, sino de los enemigos de los pieles rojas: 
los cowboys.

Imagen 9. Vaqueros franceses de San Miguel de Allende. 2013. 
Fotografía: Alejandro Martínez de la Rosa.



110

Bandos infieles

Turcos

En este caso los personajes llevan falda, capa y camisa negra, con 
una corona terminada en picos forradas de colores con un ligero 
doblez hacia afuera. Los flecos de la falda, capa y camisa son do-
rados o blancos. Llevan su machete, y uno lleva escudo donde se 
representan dos ídolos, muestra de su paganismo. Todos llevan 
barba negra y lentes oscuros (Imagen 10).

Imagen 10. Bando turco. San Antonio del Gallinero, Dolores Hidalgo. 2011. 
Fotografía: Alejandro Martínez de la Rosa.



111

Moros

En Coroneo llevan camisa sport roja y pantalón de mezclilla, 
con gorra roja o sombrero ranchero, sin faltar el machete; sólo 
unos cuantos llevan pantalón rojo. Los personajes principales 
portan capa roja con flecos dorados, y uno de ellos llevaba casco 
militar pintado de rojo (Imagen 11). En el caso de San Felipe, los 
moros usan vestuario ranchero cotidiano, con machete en mano, 
y van montados a caballo, a manera de cabalgata. El rey moro 
se diferencia únicamente por llevar un gran sombrero jarano de 
caporal (Imágenes 12).

Imágenes 11 y 12. Moros de Coroneo y San Felipe. 2011 y 2010 respectivamente. 
Fotografías: Alejandro Martínez de la Rosa.



112

Chichimecas

El vestuario de chichimecas de Celaya, Comonfort, Valle del 
Maíz, San Miguel de Allende y San Luis de la Paz se caracteriza 
por las filas de laminillas que cuelgan de su camisola color café, 
rojo u oscuro (sólo en Valle del Maíz usan otros colores), lo cual 
emula trajes hechos de pieles (Imágenes 13 y 14). En el tocado 
varían ligeramente, pero todos usan plumas y pieles de animales. 
En el caso de Celaya, usan un sombrero de palma que es doblado 
hacia arriba de la parte de enfrente para colocar espejos y asir 
las plumas del color de la bandera mexicana (Imágenes 15 y 16).

Imágenes 13 y 14. Rayados chichimecas de Valle del Maíz, San Miguel de 
Allende. 2013. Rayados de San Luis de la Paz. 2010. Fotografías: Alejandro 
Martínez de la Rosa.

Imágenes 15 y 16. Chichimecas de Celaya y Comonfort. 2011. 	
Fotografías: Alejandro Martínez de la Rosa.



113

Un solo bando nativo

Guerreros cortesanos

Los paloteros del sur de Guanajuato usan falda de colores prima-
rios o pastel, adornados con listones de colores, además de camisa 
y un tocado adornado de moños al frente y con cintas de papel 
metálico de colores con caída hacia la espalda; para portarlo, 
llevan sobre la cabeza un paño de color blanco o metálico que 
cae como paño de sol en la espalda. Usan huarache y un palo de 
madera de aproximadamente 40 centímetros (Imágenes 17 y 18).

Imágenes 17 y 18. Paloteros de Yuriria. 
2011. Fotografía: Alejandro Martínez 
de la Rosa.



114

Indios con varas o machetes

La danza de indios brutos, broncos o bárbaros del noroeste del 
estado se caracteriza en su versión antigua por la corona de chi-
lillos: varas adornadas con pequeñas plumas de colores que van 
asidas al frente de la corona. Se usaba falda cerrada que cubría 
la rodilla, pero ahora, a imitación de los matlachines, se usa una 
falda abierta por ambos costados. Anteriormente se asían tanto 
a la falda como a la camisa canutillos rematados con una borla 
de estambre, después se usaron agujetas y barbillas de tela, pues 
las laminillas metálicas pesaban mucho. Hace medio siglo la tela 
era aún de franela color rojo, pero después se introdujeron telas 
sintéticas de colores vivos. Se usan huaraches, muchas veces con 
cascabeles. Actualmente se usan machetes o varas de madera largas 
para el entrechoque rítmico (Imágenes 19 y 20).

Imágenes 19 y 20. Indios Broncos de León. 2011. Fotografías: Alejandro 
Martínez de la Rosa.



115

Indios piel roja

Actualmente varias danzas de indios usan atuendos de “apache”, 
es decir, los que aparecen en las películas angloamericanas. Hay 
de varios tipos, 1) de comanche, con pantalón y chaqueta café con 
barbitas de la misma gamuza, con cinta a la cabeza de la cual penden 
algunas plumas (Imagen 21); 2) de piel roja, con gran penacho de 
largas plumas, pantalón y chaqueta de colores diversos con ador-
nos de plumas y barbitas (Imagen 22 y 23); y 3) de chichimeca 
prehispánico, mayormente desnudo del torso, con pintura negra 
y adornos de hueso, pieles y redes de hilo (Imagen 24). Todos 
estos tipos tienen múltiples variedades.

Imágenes 21 y 22. Indios piel roja de Comonfort y León. 2011. 	
Fotografías: Alejandro Martínez de la Rosa.

Imagen 23 y 24. Vestuario de comanches en el Cerro de Culiacán. 2011. 
Vestuario de chichimecas prehispánicos de Misión de Chichimecas, San Luis 
de la Paz. 2010. Fotografías: Alejandro Martínez de la Rosa.



116

Concheros

El antiguo vestuario de concheros tenía como características 
principales la tilma, el tocado tipo Moctezuma y huaraches. Tal 
indumentaria se usa hasta la actualidad por los grupos que no han 
renegado del catolicismo convencional ni de los instrumentos 
musicales cordófonos traídos por los españoles. Hoy usan diver-
sos diseños, con falda cerrada o abierta, capa, camisa o chaleco, 
usualmente de blanco con remates de plumas pequeñas de colores 
en las orillas y tocado con plumas de colores (Imagen 25).

Imagen 25. Concheros en Araró. 2011. Fotografía: Alejandro Martínez de 
la Rosa.



117

Aztecas

De acuerdo a la memoria oral, a partir de las décadas del treinta y 
cuarenta del siglo xx se comenzó a usar un vestuario más cercano 
a como debieron vestirse los mexicas prehispánicos, en su ca-
rácter noble, o de guerreros águila. Son fácilmente identificables 
por usar penacho de plumas largas y delgadas en el tocado que 
van asidas a su parte trasera, pero que no caen hacia la espalda 
como los penachos piel roja. El uso de pectoral y taparrabo es 
inconfundible, junto al uso de huarache (Imagen 26).

Imagen 26. Danza azteca en el Cerro de Culiacán. 2012. Fotografía: Alejandro 
Martínez de la Rosa.



118

Danzantes New Age de la mexicanidad

Existen danzantes que buscan captar las energías del universo a 
partir de su práctica, por lo cual su vestuario no es del todo nativista 
ni guerrero. En este sentido no tienen “arma”, sino parafernalia 
que ayuda a captar tal energía. Su vestuario es blanco de manta, 
ya sea pantalón, falda, camisa de tirantes o de manga, cinta roja 
atada a la cintura o en la cabeza (Imagen 27).

Imagen 27. Danzantes con vestuario New Age en Acámbaro. 2010. 	
Fotografía: Alejandro Martínez de la Rosa.



119

Conclusiones

En definitiva, los antecedentes históricos de la región del Bajío 
marcan una sociedad pluricultural desde antes del contacto con los 
europeos. La región otomangue fue un epicentro urbano y cultural 
en el Clásico y Preclásico, interrelacionado con las megalópolis 
de la época; sin embargo, fue a partir de su disgregación en el 
Posclásico en que perdió concreción. Su posición como zona de 
frontera entre los grandes estados militares del Posclásico tardío 
delineó su identificación como zona de bárbaros, lo cual es un 
error de interpretación que se repite aún hasta la actualidad, 
pues tales “toltecas chichimequizados” tuvieron intercambios 
comerciales y culturales con los asentamientos clasificados como 
mesoamericanos (Brambila, 2001, pp. 329-341).

Ya en tiempos coloniales, tal concepción de guerreros sal-
vajes con que se les consideraba entre mexicas y purépechas fue 
aprovechada también por los hispanos para justificar la férrea 
colonización del siglo xvi. Si bien no hay datos suficientes en 
el aspecto cultural, los habitantes prehispánicos en el actual 
estado de Guanajuato conformaron ciertos ritos y creencias los 
cuales no fueron erradicados de tajo, como era el objetivo de la 
evangelización católica. Es precisamente en los territorios bajo 
resguardo de mercenarios indígenas otomíes que subsisten en 
mayor medida prácticas idolátricas durante los siglos xvii y xviii 
donde surgen velaciones y danzas que se reorganizan después 
del movimiento armado de independencia.

Lo anterior da como resultado una regionalización al interior 
de la región de Bajío, fuertemente articulada en lo económico y 
comercial, pero con profundas diferencias culturales producto 
del proceso disímil de colonización del siglo xvi, que tiene como 
uno de sus indicadores a la danza tradicional. Así, al norte de 
la supuesta frontera mesoamericana del río Lerma, se pueden 
identificar diferencias notables entre la zona que otros autores 



120

definen como los Altos y la Sierra Gorda, a pesar de estar ambas 
en zona chichimeca. Por ello se puede proponer la zona de la 
Sierra Gorda con el Real de Xichú y Atarjea como localidades 
más visibles y que tendrían fuertes nexos con Jalpan de Serra, 
Querétaro, compartiendo rasgos con las otras zonas serranas de 
San Luis Potosí y Querétaro.

Otra zona sería la otopame, con los municipios de Victoria, 
Santa Catarina, Tierra Blanca, Dr. Mora, San Luis de la Paz, 
San José Iturbide, Dolores Hidalgo, San Miguel de Allende, 
Comonfort, Juventino Rosas, Villagrán, Cortazar, Celaya y los 
Apaseos, justificada por las características históricas y culturales 
relacionadas con la fuerte influencia otomí a partir del siglo xvi, 
aunque se trate, como hemos visto, de una zona pluriétnica. 
Una tercera zona serían los Altos, del municipio de Guanajuato 
hacia el noroeste del estado, caracterizada por su colonización 
estanciera y articulada fuertemente al abastecimiento de la ciudad 
minera, aunque su conformación fue también pluricultural con 
un número de población indígena mayor durante los tres siglos 
de Colonia, con excepción de las ciudades de León y Guanajuato.

Por último, el pequeño margen límite entre los estados 
actuales de Guanajuato y Michoacán, no comparten los rasgos de 
haber sido colonizados desde una estrategia militar en contra de 
los chichimecas alzados, sino desde la articulación con las redes 
comerciales de la antigua estructura político-económica tarasca, 
por lo cual conserva ese referente cultural hasta la actualidad. 
Pénjamo y sus poblaciones afines comparten con los Altos su nexo 
cultural con Jalisco al poniente, pero también con Michoacán al 
sur en un tipo de cultura ranchera mestiza, donde no encontré 
en la actualidad antiguas tradiciones dancísticas. Claro, tales 
delimitaciones parten de un elemento cultural como es la danza 
tradicional y, basándonos en otros indicadores, dichos límites 
podrían ser corroborados o alterados (Martínez, 2013)

No obstante, la investigación presentada en la primera parte 
del presente libro se propuso consolidar lo observado en el trabajo 
de campo realizado desde hace más de una década en el estado. En 
este sentido, las breves menciones a la danza, y a la música que 
la acompaña, permiten demostrar una línea de transmisión de 



121

algunos de sus aspectos desde la colonización del siglo xvi a las 
prácticas rituales del siglo xix. En la actualidad, aquellos rituales 
han perdido su conexión con el sistema ideológico subalterno 
colonial, producto de una sociedad pluricultural con reivindi-
caciones agrarias y culturales específicas que consolidaban su 
aspiración de libertad económica, política y cultural respecto a 
las estructuras de poder institucionalizadas. Sin embargo, aún 
se pueden encontrar las conexiones profundas de un sistema 
devocional heterodoxo de catolicismo, principalmente en la 
zona otopame, que tiene como punto culminante los ritos rela-
cionados con las cruces, los cerros, las flores y las ánimas, y que 
comparten con el semidesierto queretano y con otras regiones 
de raigambre otomí o pame.

Tal sedimento cultural sobrevive en prácticas y devociones 
donde se reafirma una relación estrecha con el entorno que con-
fiere a las características del territorio una significación ritual que 
aún persiste en las danzas guerreras. Por ello, no es de extrañar 
la relación entre la defensa de las costumbres con la defensa del 
territorio, ya sea por vía armada o jurídica. Así, en el imaginario 
regional, más allá de una verdadera ascendencia otomí a partir de 
los caciques fundadores, la identidad y reivindicación indigenista 
está disponible para quien cumpla la obligación ritual al pie de 
la letra y tenga acceso a la historia oral de injusticias y despojos 
a las comunidades, sean indígenas o no en la actualidad.

Lo anterior consolida la reivindicación del indio guerrero, 
en contraposición al estereotipo del indio flojo, borracho e 
indolente, que se sugirió desde la Colonia por parte de los ha-
cendados. La imagen negativa del chichimeca estuvo en pugna 
con la reivindicación del indio catolizado que había conquistado 
nuevos pueblos, nuevas almas y, por ende, nuevas tierras. Así es 
como la lectura de tradiciones como la danza, que persisten hasta 
el día de hoy, toman sentido vital en la época contemporánea, 
y sólo así se puede entender que en zonas urbanas como León 
o San Miguel de Allende haya una proliferación de grupos de 
danza guerrera por parte de numerosos jóvenes (Martínez, 2016). 

Un proceso más complejo se da en la danza de concheros, 
donde la velación es de suma importancia como ritual otopame 



122

para comunicarse con las ánimas de los cuatro vientos, sus ante-
pasados danzantes. La velación, junto con la danza, se vincula al 
recuerdo de aquellos antepasados remotos, capitanes guerreros de 
arco y flecha. Tanto éxito tuvo esta articulación ritual de elementos 
prehispánicos y católicos, que durante la persecución del último 
tercio del siglo xix se dispersó exitosamente hacia la ciudad de 
México en su versión de danza Azteca (Moedano, 1972, p. 1988); 
sin embargo, la memoria oral de la danza otopame pervive en 
distintas regiones del estado (Vargas 2013), sumado a los abor-
dajes de algunos pocos recopiladores (Razo, 2013, pp. 102-110).

Tales agrupaciones de danzas no están alejadas de reivin-
dicaciones agrarias ni religiosas, el respeto a sus tierras y a su 
bandera fue el objetivo político-ideológico que perduró durante 
el siglo xix, por lo cual, en un ambiente de positivismo, fueron 
reprimidas sus prácticas y enajenadas sus tierras. La defensa de 
su identidad, religión y pertenencias se basaron entonces en 
un culto esotérico, nocturno, de reivindicación guerrera hacia 
sus antepasados, la cual sobrevivió y pudo expandirse a nuevos 
territorios durante el siglo xx, idealizando ese pasado guerrero 
de resistencia ante los invasores de tierras y almas del pasado y el 
presente. Si las prácticas se diversifican entre rasgos chichimecas, 
otomíes, aztecas, o piel roja, al mismo tiempo se consolidan como 
caracterización de reivindicación nativista, hasta el punto de 
desaparecer al antiguo enemigo discursivo de las danzas de con-
quista, pues ahora, como se suele argumentar, el enemigo no está 
en la danza, sino fuera de ella. En este sentido, cabe destacar una 
variante del vestuario de danza de Chichimecas contra franceses 
donde los chichimecas ataviados a lo prehispánico se enfrentan a 
unos cowboys. ¿Es posible que la reivindicación chichimeca ahora 
tenga como objetivo vencer la ideología del imperialismo yanqui? 
Cabría considerar que simbólicamente los llamados indios piel 
roja también fueron chichimecas, y que aquéllos también prac-
ticaron el pintarse la cabeza de rojo o danzar de noche alrededor 
del fuego como algunos grupos chichimecas, dando al traste una 
lectura fácil y prejuiciosa de aberración histórica. La represen-
tación dancística no es un libro de historia, sino un manifiesto 
danzado de reivindicación cultural contemporánea.



123

Así, el estado de Guanajuato preserva una variedad de danzas 
guerreras de hondas raíces indígenas con argumentos disímiles 
por el tipo de colonización en la zona noroeste –donde perviven 
las danzas de machete con un solo bando–, mientras en el noreste 
y sureste se comparten variantes de danzas de Conquista reela-
boradas para identificar ya no a moros y turcos, sino a guerreros 
chichimecas. No obstante las diferencias evidentes, subsiste entre 
cientos de mestizos guanajuatenses un afán por recuperar ese 
pasado remoto de orgullo guerrero, por lo cual valdría la pena 
apreciar y valorar dichas danzas como patrimonio fundamental 
del estado.





125

Referencias

Acuña, Á. (2008a). Bailar matachín entre los rarámuri de la Sierra 
Tarahumara. Seña de identidad y distinción intracultural. 
Nueva antropología, 21(69), 105-128. Recuperado de: http://
www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S0185-06362008000200006. Fecha de consulta: 25 de 
mayo de 2025.

__________. (2008b). Danza de matachines: Estructura y función 
entre los rarámuri de la Sierra Tarahumara. Revista de 
Antropología Iberoamericana, 3(1), 95-112. Recuperado de: 
https://www.redalyc.org/pdf/623/62330106.pdf. Fecha 
de consulta: 25 de mayo de 2025.

Alabanzas más antiguas que se cantan en el Santuario de Jesús Nazareno 
de Atotonilco, Gto. (2009). México: Santuario de Atotonilco, 
Gto, México.

Alcocer, F. de. (1559). Tratado del juego… Impreso en casa de 
Andrea de Portonarijs. España: Biblioteca del Banco 
de España. Recuperado de: https://repositorio.bde.es/
handle/123456789/4475. Fecha de consulta: 25 de mayo 
de 2025.

Anónimo. (2015). Cantar del mio Cid en castellano moderno. España: 
Biblioteca digital de Caja de Jubilaciones y Pensiones 
Bancarias. Recuperado de: https://www.cjpb.org.uy/?s=-
cantar+mio+cid. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Anónimo. (1998). El poema de Fernán González. España: Condado 
de Castilla. Recuperado de: https://www.condadodecastilla.
es/cultura-sociedad/epica-medieval/el-poema-de-fer-
nan-gonzalez/. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Aramoni, M. E. (2014). El mundo prehispánico de Guanajuato. 
Plazuelas, lugar de la serpiente de fuego. México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia.

Arellano, I. (2006). El gracioso en el teatro de Bances Candamo. 
En O. Gorsse y F. Serralta (eds.). El siglo de oro en escena 
(pp. 15-34). España: Presses Universitaires du Mirail / 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362008000200006
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362008000200006
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362008000200006
https://www.redalyc.org/pdf/623/62330106.pdf
https://repositorio.bde.es/handle/123456789/4475
https://repositorio.bde.es/handle/123456789/4475
https://www.cjpb.org.uy/?s=cantar+mio+cid
https://www.cjpb.org.uy/?s=cantar+mio+cid
https://www.condadodecastilla.es/cultura-sociedad/epica-medieval/el-poema-de-fernan-gonzalez/
https://www.condadodecastilla.es/cultura-sociedad/epica-medieval/el-poema-de-fernan-gonzalez/
https://www.condadodecastilla.es/cultura-sociedad/epica-medieval/el-poema-de-fernan-gonzalez/


126

Embajada de España en Francia. Recuperado de: https://
books.openedition.org/pumi/2009?lang=es. Fecha de 
consulta: 25 de mayo de 2025.

Arbeau, T. (1967). Orchesography: 16th-Century French Dance from 
Court to Countryside. U.S.A.: Dover Publications.

Báez, L. (2008). Saberes y prácticas terapéuticas entre los nahuas 
de Naupan, Puebla. En P. Gallardo (coord.). Curanderos y 
medicina tradicional en la Huasteca (pp. 209-237). México: 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Blanco, M. (1998). El movimiento revolucionario en Guanajuato, 
1910-1913. México: Ediciones La Rana.

Bonfiglioli, Carlo. (2004). La epopeya de Cuauhtémoc en 
Tlacoachistlahuaca. México: Universidad Autónoma 
Metropolitana. 

__________. (1996). “Chichimecas contra franceses: de los ‘salvajes’ 
y los ‘conquistadores’”, en J. Jáuregui y C. Bonfiglioli. Las 
danzas de conquista. I. México contemporáneo (pp. 91-115). 
México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes / 
Fondo de Cultura Económica.

__________. (1995). Fariseos y matachines en la Sierra Tarahumara: 
entre la Pasión de cristo, la transgresión cómico-sexual y las 
Danzas de Conquista. México: Instituto Nacional Indigenista 
/ Secretaría de Desarrollo Social.

Brambila, R. (2001). “La zona septentrional en el posclásico”. En 
L. Manzanilla y L. López. Historia antigua de México. Vol. 
III: El horizonte Posclásico, (pp. 319-345). México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia / Universidad Nacional 
Autónoma de México / Miguel Ángel Porrúa Editores, 

Braniff, B. (1998). Morales, Guanajuato y la tradición Chupícuaro. 
México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.

__________. (1999). Morales, Guanajuato y la tradición Tolteca. 
México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Buenas noches Cruz Bendita… Música ritual del Bajío. (2012). México: 
Fonoteca del Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Cabranes, A. y Calvo, T. (2015). Franciscanos eminentes en terri-
torios de fronteras. México: El Colegio de Michoacán / El 
Colegio de San Luis.

https://books.openedition.org/pumi/2009?lang=es
https://books.openedition.org/pumi/2009?lang=es


127

Capmany, A. de. (1805). Nuevo Diccionario Francés – Español. 
España: Imprenta de Sancha. Recuperado de: https://
books.google.es/books?id=vMFdDbmSGP0C&pg=PP7&d-
q=Gattel&lr=&as_drrb_is=q&as_minm_is=0&as_miny_
is=&as_maxm_is=0&as_maxy_is=&as_brr=1&source=-
gbs_selected_pages&hl=es#v=onepage&q&f=false. Fecha 
de consulta: 25 de mayo de 2025.

Cárdenas, E. (1999a). La arquitectura de patio hundido y las 
estructuras circulares en el Bajío: desarrollo regional e 
intercambio cultural. En E. Williams y P. C. Weigand 
(eds.). Arqueología y etnohistoria. La región del Lerma (pp. 
41-73). México: El Colegio de Michoacán.

__________. (1999b). El Bajío en el clásico. Análisis regional y orga-
nización política. México: El Colegio de Michoacán.

__________. (2008). Método para el análisis espacial de sitios 
prehispánicos. Estudio de caso: el Bajío. Palapa III(1), 5-16.

__________. (2015). Peralta y la Tradición Bajío. Arqueología, arqui-
tectura y análisis espacial. México: El Colegio de Michoacán.

Caro, J. (1984). El estío festivo: Fiestas populares del verano. España: 
Taurus.

Carrillo, A. (1996). Partidos y padrones del obispado de Michoacán: 
1680-1685. México: El Colegio de Michoacán / Gobierno 
de Michoacán.

Castro, F. (1996). Nueva ley y nuevo rey. Reformas borbónicas y 
rebelión popular en Nueva España. México: El Colegio de 
Michoacán.

CDI. (2010). Chichimecas. Pueblos indígenas en riesgo. México: 
Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas.

Cerdeira, C. (1897). El tributo de las cien doncellas y la batalla de 
Clavijo. España: Tipografía de José M. Paredes. Recuperado 
de: https://www.clavijo.es/wp-content/uploads/2022/10/
El_Tributo_de_las_100_doncellas_y_la_Batalla_de_Clavijo.
pdf. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Cervantes, B. y Crespo A. M. (2004). Tradición y ritualidad en 
la construcción de un territorio: los otomíes del Río Laja. 
Regiones 14, 117-142.

https://www.clavijo.es/wp-content/uploads/2022/10/El_Tributo_de_las_100_doncellas_y_la_Batalla_de_Clavijo.pdf
https://www.clavijo.es/wp-content/uploads/2022/10/El_Tributo_de_las_100_doncellas_y_la_Batalla_de_Clavijo.pdf
https://www.clavijo.es/wp-content/uploads/2022/10/El_Tributo_de_las_100_doncellas_y_la_Batalla_de_Clavijo.pdf


128

Cervantes, M. y Martínez, A. (2017). Indios broncos y tlahualiles 
como danzas de conquista. Experiencia y apropiación de la 
danza desde la psicología social cultural. En G. Medrano y 
E. Rangel (coords.). Hacedores de danza. Danzas tradicionales 
de México (pp. 121-132). México: Universidad de Guanajuato 
/ Universidad Autónoma de Ciudad Juárez.

Ciudad Real, A. de. (1993). Tratado curioso y docto de las grandezas 
de la Nueva España. 2 tomos. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Córdova, D. (2018). La danza de matachines en Ciudad Juárez. 
Prácticas y significaciones. México: Universidad Autónoma 
de Ciudad Juárez. Recuperado de: https://elibros.uacj.mx/
omp/index.php/publicaciones/catalog/view/130/113/774-
1. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Correa, P. M. (2004). Los xúchiles: ofrendas para los ancestros. 
Regiones 14, 143-154.

Cortés, H. (2019). Cartas y relaciones de Hernán Cortés al Emperador 
Carlos V. Imprenta Central de los Ferrocarriles. España: 
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. Recuperado de: 
http://www.cervantesvirtual.com/obra/cartas-y-relacio-
nes-de-hernan-cortes-al-emperador-carlos-v-974782/. 
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Covarrubias, S. de. (1611). Tesoro de la lengva castellana, o española. 
España: Luis Sánchez, impresor del Rey. Recuperado de: 
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000178994&page=1. 
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Crespo, A. M. y Cervantes, B. (1990). Raíz colonial de la tradición 
otomiana en la región Guanajuato-Querétaro. Historias 
24, 87-107.

Croda, R. (2009). Una mirada a los carnavales indígenas del norte 
de Veracruz. En L. Báez, y M. G. Garrett (coords.). Los ros-
tros de la alteridad. Expresiones carnavalescas en la ritualidad 
indígena (pp. 149-164). México: Consejo Veracruzano de 
Arte Popular.

de Espinoza, I. F. (2003). Crónica franciscana de Michoacán. México: 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo / 
Morevallado editores.

https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/view/130/113/774-1
https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/view/130/113/774-1
https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/view/130/113/774-1
http://www.cervantesvirtual.com/obra/cartas-y-relaciones-de-hernan-cortes-al-emperador-carlos-v-974782/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/cartas-y-relaciones-de-hernan-cortes-al-emperador-carlos-v-974782/
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000178994&page=1


129

de la Rea, A. (1996). Crónica de Alonso de la Rea. México: El Colegio 
de Michoacán / Fideicomiso Teixidor.

Díaz, B. (1632). Historia Verdadera de la Conquista de la Nueva 
España. Imprenta del Reyno. España: Biblioteca Virtual 
Miguel de Cervantes. Recuperado de: http://www.cervan-
tesvirtual.com/descargaPdf/historia-verdadera-de-la-con-
quista-de-la-nueva-espana-953339/. Fecha de consulta: 25 
de mayo de 2025.

Doménech, F. (2007). Los Trufaldines y el teatro de los Caños del 
Peral: (la commedia dell’arte en la España de Felipe V). España: 
Editorial Fundamentos.

Elías, F. (2014). La colonización ganadera en el Valle de los Chichimecas. 
La comarca y el desarrollo de una élite ganadera, 1540-1610. 
México: Fórum Cultural Guanajuato.

Espejel, C. (2004). Voces, lugares y tiempos. Claves para comprender 
la Relación de Michoacán. [Tesis de doctorado en historia]. 
El Colegio de Michoacán.

Galaviz, M. E. (1971). Descripción y pacificación de la Sierra 
Gorda. Estudios de historia novohispana 4(4), 1-37.

Gerhard, P. (1986). Geografía histórica de la Nueva España, 1519-
1821. México: Universidad Nacional Autónoma de México.

González, A. (1996). Los concheros: La (re)conquista de México. 
En J. Jáuregui y C. Bonfiglioli (coords.). Las danzas de 
conquista I. México contemporáneo (pp. 207-227). México: 
Fondo de Cultura Económica / Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes.

González, I. (1985). El Obispado de Michoacán en 1765. México: 
Gobierno de Michoacán.

González, M. (2009). El rastro del otro: Carnaval como deixis 
nahua, el caso de Xochiatipan, Hidalgo. En L. Báez, y M. 
G. Garrett (coords.). Los rostros de la alteridad. Expresiones 
carnavalescas en la ritualidad indígena (pp. 231-269). México: 
Consejo Veracruzano de Arte Popular.

González, P. (2000). Geografía local del estado de Guanajuato. 
México: Ediciones La Rana.

Guevara, M. (2001). Guanajuato diverso: Sabores y sinsabores de su 
ser mestizo. México: Ediciones La Rana.

http://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/historia-verdadera-de-la-conquista-de-la-nueva-espana-953339/
http://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/historia-verdadera-de-la-conquista-de-la-nueva-espana-953339/
http://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/historia-verdadera-de-la-conquista-de-la-nueva-espana-953339/


130

Gutiérrez, N. (2012). Mitos nacionalistas e identidades étnicas. Los inte-
lectuales indígenas y el Estado mexicano. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Harris, M. (2000). Aztecs, Moors, and Christians: Festivals of Reconquest 
in Mexico and Spain. U.S.A.: University of Texas press.

__________. (2008). One name, many dances: Differentiating 
the Danzas de los Matachines. En Matachines¡ Essays for 
the 2008 Gathering (pp. 15-18). U.S.A. New Mexico Arts. 
Recuperado de: https://nmhistoricsites.org/assets/files/
taylor/Matachines_Essays.pdf. Fecha de consulta: 25 de 
mayo de 2025.

Herbers, K. (2015). Santiago Matamoros: ¿mito o realidad de la 
Reconquista? En M. F. Ríos. El mundo de los conquistadores 
(pp. 307-320). México: Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Horcasitas, F. (1980). La danza de los tecuanes. Estudios de Cultura 
Náhuatl 14, 239-286. Recuperado de: https://nahuatl.histo-
ricas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78428. Fecha 
de consulta: 25 de mayo de 2025.

Hurtado, M. H. de J. (2011). Tastoanes de Tonalá. Danza guerrera 
acompañada de tambor y chirimía. México: Universidad de 
Guadalajara / Ayuntamiento de Tonalá.

Ibarra, J. (2012). Con estos pies que la virgen me dio. México: 
Universidad Autónoma de Nuevo León / El árbol ediciones.

Jáuregui, J. y Bonfiglioli, C. (coords.). (1996). Las danzas de con-
quista I. México contemporáneo. México: Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes / Fondo de Cultura Económica.

Jáuregui, A. (2016). Relato histórico de Guanajuato y otros textos. 
México: Ediciones La Rana / Universidad de Guanajuato.

Lara, G. (2007). El cristo viejo de Xichú. Resistencia y rebelión en la 
Sierra Gorda durante el siglo XVIII. México: Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes / Universidad Autónoma de 
Tamaulipas.

––––––––––. (2009). El cristianismo en el espejo indígena. Religiosidad 
en el occidente de la Sierra Gorda, siglo XVIII. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México / Universidad 
Autónoma de Tamaulipas.

https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78428
https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78428


131

Lara, J. L. (2005). El barrio de Mazahuas de la ciudad de Guanajuato. 
México: Presidencia Municipal de Guanajuato.

León-Portilla, M. (2009). Otitocuepqueh: Regresamos. Los po-
bladores prehispánicos de Guanajuato. Estudios de Historia 
Náhuatl 40, 47-59.

López, F. (1554). Historia de México, con el descubrimiento de Nueva 
España. México: Iuan Bellero. Recuperado de: https://
ia600702.us.archive.org/33/items/historiademexico00l-
pez/historiademexico00lpez.pdf. Fecha de consulta: 25 de 
mayo de 2025.

Martínez, A. (2012). Indios Broncos del noroeste de Guanajuato. 
México: Universidad de Guanajuato / Editorial Las Sibilas.

__________. (2013). La danza en Guanajuato. Una diversidad 
desconocida. Antropología. Boletín del INAH 95, 118-127.

__________. (2018). El árbol podrido de la naturaleza. El mito 
del arpa yoreme durante semana santa. En A. Martínez 
(coord.). Como una gente. El uso del arpa entre los pueblos 
indígenas de México (pp. 23-50). México: Universidad de 
Guanajuato.

Martínez, A. y Jasso I. J. (2017). Matachines, moros y chichimecas. 
Personajes de la otredad en las danzas de conquista euro-
peas en México. En R. Sanchis, y F. Massip. La dansa dels 
altres. Identitat i alteritat en la festa popular (pp. 267-282). 
España: Afers / ICONODANSA / LAiREM.

Martínez, A, Wright, D. y Jasso, I. J. (2016). Guerreros chichi-
mecas: la reivindicación del indio salvaje en las danzas de 
Conquista. Relaciones 145(37), 251-278. 

Martínez, R. (2007). Los enredos del diablo: o de cómo los nahuales 
se hicieron brujos. Relaciones 111(28), 189-216. Recuperado 
de: https://www.redalyc.org/pdf/137/13711107.pdf. Fecha 
de consulta: 25 de mayo de 2025.

Medina, A. (2015). La cosmovisión mesoamericana. La con-
figuración de un paradigma. En A. Gámez y A. López 
(coords.). Cosmovisión mesoamericana. Reflexiones, polémicas 
y etnografías (pp. 52-120). México: El Colegio de México / 
Fondo de Cultura Económica / Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla.

https://ia600702.us.archive.org/33/items/historiademexico00lpez/historiademexico00lpez.pdf
https://ia600702.us.archive.org/33/items/historiademexico00lpez/historiademexico00lpez.pdf
https://ia600702.us.archive.org/33/items/historiademexico00lpez/historiademexico00lpez.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/137/13711107.pdf


132

Medrano, G. (2001). Danza de Indios de Mesillas. México: El Colegio 
de Michoacán.

Mendoza, M. (1996). La danza de matachines entre los yaquis. En 
J. Jáuregui, M. E. Olavarría y V. Franco (coords). Cultura 
y comunicación. Edmund Leach in memoriam (pp. 437-448). 
México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en 
Antropología Social / Universidad Autónoma Metropolitana.

Moedano, G. (1972). Los hermanos de la Santa Cuenta, un culto 
de crisis de origen chichimeca. XII Mesa Redonda. Religión. 
México: Sociedad Mexicana de Antropología.

__________. (1988). Expresiones de la religiosidad popular guana-
juatense: las velaciones, Arqueología e historia guanajuatense. 
Homenaje a Wigberto Jiménez Moreno. México: El Colegio 
del Bajío.

Molina, A. de. (1571). Vocabulario en lengua castellana y mexicana. 
Casa de Antonio Espinosa. España: Biblioteca Virtual 
Miguel de Cervantes. Recuperado de: http://www.cer-
vantesvirtual.com/obra/vocabulario-en-lengua-castella-
na-y-mexicana/. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Navas-Courbon, C. (2014). El matachín de Guapí (Cauca-
Colombia): entre ritual universal y acto libertador. En 
M. González (coord.). Carnavales y nación: Estudios sobre 
Brasil, Colombia, Costa Rica, Cuba y Venezuela (pp. 126-157). 
Colombia: Intercultura. Recuperado de: https://www.
researchgate.net/publication/305324217_Carnavales_y_
nacion_Estudio_sobre_Brasil_Colombia_Costa_Rica_
Cuba_y_Venezuela_de_Marco_Gonzalez_Perez_
Compilador_Bogota_Corporacion_de_Estudios_
Interculturales_aplicados_2014_284_paginas. Fecha de 
consulta: 25 de mayo de 2025.

Núñez, E. (2004). El “otro” como ser diabólico: “Poema de mio 
Cid” y “Poema de Fernán González”. España: Biblioteca 
Virtual Miguel de Cervantes. Recuperado de: http://www.
cervantesvirtual.com/obra-visor/el-otro-como-ser-diabli-
co---poema-de-mio-cid-y-poema-de-fernn-gonzlez-0/ht-
ml/0002a5e2-82b2-11df-acc7-002185ce6064_9.html#I_0_. 
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

http://www.cervantesvirtual.com/obra/vocabulario-en-lengua-castellana-y-mexicana/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/vocabulario-en-lengua-castellana-y-mexicana/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/vocabulario-en-lengua-castellana-y-mexicana/


133

Ortiz, S. M. (2015). El culto guadalupano y la danza de Matachines 
en la ciudad de Chihuahua. En F. Báez-Jorge, e I. Lagarriga. 
Los rumbos del pensamiento (pp. 209-231). México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia.

Pérez, A. (1988). Notas sobre la rebelión de Sierra Gorda. En J. 
A. Salazar (coord.). Guanajuato: evolución social y política 
(pp. 193-231). México: El Colegio del Bajío.

Pérez, J. A., et. al. (1996). Geología del volcán Palo Huérfano, 
Guanajuato, México. Revista Mexicana de Ciencias Geológicas 
13(2), 174-183.

Piamonte, N de (trad.) (1765). Historia del Emperador Carlo 
Magno en la qual se trata de las grandes proezas y hazañas 
de los doce Pares de Francia, y de como fueron vendidos por 
el traydor Ganalon; y de la cruda batalla que huvo Oliveros 
con Fierabrás, rey de Alejandría. Madrid: Oficina de don 
Manuel Martín. Recuperado de: https://archive.org/de-
tails/HistoriaDelEmperadorCarloMagno1765/page/n7/
mode/2up. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Powell, P. W. (1977). La guerra chichimeca (1550-1600). México: 
Fondo de Cultura Económica.

Preciado, C. A. (2007). Guanajuato en tiempos de la Intervención 
Francesa y el Segundo Imperio. México: Universidad de 
Guanajuato.

Prieto, G. (1857). Viajes de órden suprema, por Fidel. México: 
Imprenta de Vicente García Torres.

Ramos, M. (2002). La danza en México. Visiones de cinco siglos. 
México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes 
/ Instituto Nacional de Bellas Artes / Escenología. 
Recuperado de: http://inbadigital.bellasartes.gob.mx:8080/
jspui/handle/11271/759. Fecha de consulta: 25 de mayo 
de 2025.

Rangel, E. (2012). Imágenes e imaginarios. Construcción de la región 
cultural de Nuestra Señora de Huajicori. México: Universidad 
Autónoma de Ciudad Juárez / El Colegio de Michoacán.

Razo, J. D. (2013). Sincretismo religioso en la velación de los 
concheros del Bajío a la Santa Cruz del Cerro de Culiacán, 
Guanajuato. Testimonio músico-literario inédito del 

https://archive.org/details/HistoriaDelEmperadorCarloMagno1765/page/n7/mode/2up
https://archive.org/details/HistoriaDelEmperadorCarloMagno1765/page/n7/mode/2up
https://archive.org/details/HistoriaDelEmperadorCarloMagno1765/page/n7/mode/2up
http://inbadigital.bellasartes.gob.mx:8080/jspui/handle/11271/759
http://inbadigital.bellasartes.gob.mx:8080/jspui/handle/11271/759


134

etnólogo Gabriel Moedano Navarro. Antropología. Boletín 
del INAH 95: 102-110.

Reyes, A. (coord.). (2006). Los que están benditos. El mitote comunal 
de los tepehuanes de Santa María Ocotán. México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia. 

Rionda, I. (1996). La compañía de Jesús en la Provincia Guanajuatense 
1590-1767. México: Universidad de Guanajuato.

Rionda, L. M. (1990). Las culturas populares guanajuatenses ante 
el cambio modernizador. Relaciones 41(XI), 79-115.

Rodríguez-Loubet, F. (2016). San Luis Potosí y Gran Tunal en el 
Chichimecatlán del México antiguo. Arqueología y etnohistoria. 
México: El Colegio de San Luis / Fomento Cultural del 
Norte Potosino.

Romero, B. (2009). The Matachines Danza as intercultural 
Discourse. En O. Nájera-Ramírez, N. E. Cantú y B. M. 
Romero. Dancing across borders. Danzas y bailes mexicanos 
(pp. 185-205). U.S.A.: University of Illinois Press.

Romero, J. G. (1862). Noticias para formar la historia y la estadística 
del Obispado de Michoacán. México: Imprenta de Vicente 
García Torres.

Ruiz, J. C. (2004). Dolores antes de la independencia. México: El 
Colegio de Michoacán / El Colegio de San Luis / Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social.

Sahagún, B. de. (1830). Historia general de las cosas de Nueva 
España, Tomo III, Libro X. México: Imprenta de 
Alejandro Valdés. Universidad Autónoma de Nuevo 
León. Recuperado de: http://cdigital.dgb.uanl.mx/
la/1080012524_C/1080012525_T3/1080012525_MA.PDF. 
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Salinas, M. S. (2015). Evangelizadores en el norte del obispado 
de Michoacán y los relatos de la llegada del cristo de la 
Conquista a la villa de San Felipe. En R. Castañeda y R. 
A. Pérez (coords.) Entre la solemnidad y el regocijo. Fiestas, 
devociones y religiosidad en Nueva España y el mundo hispánico 
(pp. 119-138). México: El Colegio de Michoacán / Centro 
de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 
Social.

http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080012524_C/1080012525_T3/1080012525_MA.PDF
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080012524_C/1080012525_T3/1080012525_MA.PDF


135

Santa María, G. (2003). Guerra de los chichimecas (México 1575-Zirosto 
1580). México: El Colegio de Michoacán / Universidad de 
Guadalajara / El Colegio de San Luis.

Simèon, R. (2014). Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana. 
México: Siglo XXI editores.

Stephenson, C. (ed.) (2008). Matachines¡ Essays for the 2008 
Gathering. U.S.A.: New Mexico Arts. Recuperado de: 
https://nmhistoricsites.org/assets/files/taylor/Matachines_
Essays.pdf. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Tanck, D. (1999). Pueblos de indios y educación en el México colonial, 
1750-1821. México: El Colegio de México.

Taylor, W. B. (1999). Ministros de lo sagrado: sacerdotes y feligreses en 
el México del siglo XVIII. México: El Colegio de Michoacán 
/ Secretaría de Gobernación / El Colegio de México.

Torreblanca, C. A. (2015). El Cóporo. Una antigua ciudad bajo la 
nopalera. México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia / Ediciones La Rana.

Tovar, R. (2002). Geografía de Guanajuato: escenario de su historia. 
México: Universidad de Guanajuato.

Tutino, J. (2016). Creando un nuevo mundo. Los orígenes del ca-
pitalismo en el Bajío y la Norteamérica española. México: 
Universidad Intercultural del Estado de Hidalgo / El Colegio 
de Michoacán / Fondo de Cultura Económica.

Urbina, M. L. (2012). La lucha armada de las capitanías de las 
danzas de arco y flecha durante el Porfiriato. Estudios de 
cultura otopame 8, 73-106.

__________. (2013). Indígenas, danzantes y rebeldes (La otra 
historia: planes de las luchas indígenas en Querétaro y 
Guanajuato durante el Porfiriato), Ciencia@UAQ 6(1), 3-19.

Uzeta, J. (2004a). El camino de los santos. Historia y lógica cultural 
otomí en la Sierra Gorda guanajuatense. México: El Colegio 
de Michoacán / Ediciones La Rana.

__________. (2004b). Ejidatarios y chichimecas: Identidad india 
a través de la formación de un ejido guanajuatense. En P. 
Moctezuma, et. al. Guanajuato: aportaciones recientes para 
su estudio. México: El Colegio de San Luis / Universidad 
de Guanajuato.



136

__________. (2011). Memorias del margen serrano: Atarjea, 
Guanajuato, 1871-2008. México: El Colegio de Michoacán.

Valdez, A. G. (2011). Los guerreros cósmicos de la Gran Chichimeca. 
Registro dancístico de la danza de Matlachines El Visitador. 
[Tesis de licenciatura en danza folklórica] Escuela Nacional 
de Danza Folklórica.

Vargas, N. (2013). Danzantes de sol y luna. Tradición y memoria 
de la Danza Conchera en el noreste de Guanajuato. México: 
Universidad de Guanajuato.

Vázquez, A. (2010). Xi’oi. Los hombres verdaderos. Atlas etnográfico. 
Pames de la Sierra Gorda queretana. México: Universidad 
Autónoma de Querétaro.

Velasco, P. de. (2006). Danzar o morir: Religión y resistencia a la 
dominación en la cultura tarahumara. México: Universidad 
Iberoamericana / Instituto Tecnológico y de Estudios 
Superiores de Occidente.

Vian Herrero, A. (1999). Anticlericalismo, reescritura propia y 
reescritura ajena en El Crotalón: el banquete de la misa nueva 
(canto XVII). Criticón 76, 23-52. Recuperado de: https://
cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/076/076_025.
pdf. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Villalón, C. de. (1999). El Crotalón / de Cristophoro Gnophoso. España: 
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. Recuperado de: 
http://www.cervantesvirtual.com/obra/el-crotalon--0/. 
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Villaseñor, J. A. (1992). Theatro americano. Descripción general de 
los Reynos y Provincias de la Nueva España y sus jurisdicciones. 
México: Editorial Trillas.

Viramontes, C. (2000). De chichimecas, pames y jonaces. Los re-
colectores-cazadores del semidesierto de Querétaro. México: 
Instituto Nacional de Arqueología e Historia.

Viramontes, C. y Flores, L. M. (2017). La memoria de los ancestros. 
El arte rupestre de Arroyo Seco, Guanajuato. México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia / Ediciones La Rana.

Warman, A. (1972). La danza de moros y cristianos. México: 
Instituto Nacional de Antropología e Historia / Secretaría 
de Educación Pública.

http://www.cervantesvirtual.com/obra/el-crotalon--0/


137

Weckmann, L. (1994). La herencia medieval de México. México: El 
Colegio de México / Fondo de Cultura Económica.

Wright, D. (1999). La Conquista del Bajío y los orígenes de San Miguel 
Allende. México: Fondo de Cultura Económica / Editorial 
de la Universidad del Valle de México.

Ybarra, C. (2015). Influencia de la urbanización y ruralización en 
la transformación de las danzas de Huehues y la danza de 
Matachines de Hidalgo en la festividad de Xantolo: análisis 
comparativo. [Tesis de licenciatura en danza folklórica] 
Escuela Nacional de Danza Folklórica.

Zamora, V. (2004). Asentamientos prehispánicos en el estado de 
Guanajuato. Acta Universitaria 14(2), 25-44.

Zepeda, G. (2010). Cañada de la Virgen. Refugio de los muertos y 
los ancestros. México: Instituto Nacional de Antropología 
e Historia.





Universidad de Guanajuato

Dra. Claudia Susana Gómez López
Rectora General 

Dr. Salvador Hernández Castro
Secretario General 

Dra. Diana del Consuelo Caldera González
Secretaria Académica

Dra. Graciela Ma. de la Luz Ruiz Aguilar
Secretario de Gestión y Desarrollo 

Dra. Elba Margarita Sánchez Rolón
Coordinadora del Programa Editorial Universitario



Danzas guerreras en Guanajuato. 
Historia, vestuario y reivindicación 
identitaria, terminó su tratamiento 
editorial en el mes de diciembre de 
2025. En su composición se utilizó 
la fuente tipográfica Crimson Text 
de 9, 11, 14, 18 y 24 puntos. 
El cuidado de la edición estuvo 
a cargo de Jaime Romero Baltazar 
y Jonthan Ebed Mirus Ruiz.


	INTRODUCCIÓN
	PARTE I. HISTORIA Y REIVINDICACIÓN INDÍGENA
	CAPÍTULO I
	Lo propio en lo diverso
	Entre altos y bajíos
	La danza como indicador cultural


	CAPÍTULO II
	Prácticas culturales y poblamiento indígena 
	Fundaciones en tierra chichimeca
	Ritos e idolatrías
	Estancias de frontera


	CAPÍTULO III
	Padrones y conformación pluriétnica del Bajío guanajuatense
	Cifras poblacionales durante el siglo xviii
	Reflexiones preliminares
	PARTE II. DANZAS, VESTUARIOS Y ESTEREOTIPOS


	CAPÍTULO IV
	Danzas guerreras y de Conquista en el occidente                 de México
	Variantes de bandos oponentes
	El estereotipo europeo en América
	Del moro hereje al hechicero diabólico

	Variantes de bando único acompañando a la imagen
	Matachines, bufones y desvergonzados
	Los matachines devotos

	Apropiación simbólica de las danzas


	CAPÍTULO V
	Variantes de danzas guerreras en el estado de Guanajuato
	Danzas con dos bandos oponentes en Guanajuato
	Los 12 pares de Francia
	Moros y cristianos
	Chichimecas contra franceses

	Danzas guerreras de un solo bando en Guanajuato
	Danza cortesana de paloteros
	Danza de indios de varas o machetes
	Danza de rayados o chichimecas
	Danzas concheras y aztecas
	Danzas chichimecas sin bando oponente

	Una cronología dancística


	CAPÍTULO VI
	Representación, vestuario e identidad en las danzas        guerreras de Guanajuato
	Bandos católicos
	Los pares de Francia
	Los cristianos
	Franceses
	Bastoneras o de escolta
	Vaqueros

	Bandos infieles
	Turcos
	Moros
	Chichimecas

	Un solo bando nativo
	Guerreros cortesanos
	Indios con varas o machetes
	Indios piel roja
	Concheros
	Aztecas
	Danzantes New Age de la mexicanidad



	CONCLUSIONES
	Referencias



