


La danza es una de las expresiones tradicionales mds importantes
del estado de Guanajuato, tanto por su variedad como por su
relacién con hechos histéricos de gran importancia identitaria,
local y regional. Tales representaciones contienen un argumento
donde dos bandos opuestos se enfrentan en una lucha simbdlica
que, mis alld de exponer un acercamiento fidedigno a los sucesos
del pasado, sirven para plantear una postura identitaria entre el
yo y el otro, donde aparece una reivindicacién cultural y politica
en el mds amplio sentido.

Este libro aborda, desde un punto de vista etnohistérico,
las relaciones interculturales entre la idealizacién del guerrero
salvaje de raigambre prehispanica frente al invasor extranjero
usurpador histérico de un territorio asumido como ancestral. Por
ello, sin ser indispensable el pertenecer a una etnia con rasgos
diferenciables especificos, es en el vestuario y la parafernalia de
la danza donde se expone la lectura paraddjica de adscripciéon
identitaria entre el argumento catdlico y la lucha actuada ante el
forastero, en el contexto de la defensa del territorio y la identidad
local a lo largo de los dltimos siglos.



Danzas guerreras en Guanajuato.
Historia, vestuario y reivindicacion identitaria

4

Coleccién Akademia
Pensamiento y Ciencias Sociales






Danzas guerreras
en Guanajuato

Historia, vestuario
y reivindicacion identitaria

Alejandro Martinez de la Rosa

UNIVERSIDAD DE

GUANAJUATO o
SR Ediciones
el Universitarias




Danzas guerreras en Guanajuato.
Historia, vestuario y reivindicacion identitaria.

Primera edici6n digital, 2025

D. R. © Universidad de Guanajuato
Lascurdin de Retana ntim. 5, Centro
Guanajuato, Gto., México

C. P. 36000

Produccién:

Programa Editorial Universitario
Mesén de San Antonio

Alonso nim. 12, Centro

C. P. 36000

editorial@ugto.mx

Disefio de portada:
Jaime Romero Baltazar
Formacién: Maria Fernanda Ifiguez

Se permite descargar la obray
compartirla siempre y cuando se dé
crédito de manera adecuada. No se
permite remezclar, transformar o crear
a partir del material, ni usarlo para
fines comerciales.

@080

ISBN: 978-607-580-221-3

Hecho en México
Made in Mexico



Indice

Introduccion . ....oo vt e 9

Parte I. Historia y reivindicacion indigena

Capitulo I

Lo propioenlodiverso..............cooiiiiiiina.. 15
Entre altosybajios........... ..o i 15
La danza como indicador cultural .. .................... 20
Capitulo II

Practicas culturales y poblamiento indigena .............. 23
Fundaciones en tierra chichimeca...................... 26
Ritoseidolatrias. ..., 29
Estanciasde frontera.............. ... ... 35
Capitulo III

Padrones y conformacién pluriétnica

del Bajio guanajuatense . ...........uuuiiiiiiaaea... 39
Cifras poblacionales durante el siglo xvir................ 39
Reflexiones preliminares................ccoiiioo... 63

Parte II. Danzas, vestuarios y estereotipos

Capitulo IV

Danzas guerreras y de conquista

en el occidente de MéxXico .. .......vuuunniininnnnnn... 69

Variantes de bandos oponentes........................ 70
El estereotipo europeo en América................ 72
Del moro hereje al hechicero diabdlico............ 74

Variantes de bando tnico acompaiando a laimagen........ 76
Matachines, bufones y desvergonzados . ........... 76
Los matachines devotos......................... 79

Apropiacién simbdlica delasdanzas.................... 82



Capitulo V
Variantes de danzas guerreras en el estado de Guanajuato . . 85

Danzas con dos bandos oponentes en Guanajuato . . . ...... 85
Los12 paresde Francia.......................... 85
Moros ycristianos . ... 88
Chichimecas contra franceses.................... 90

Danzas guerreras de un solo bando en Guanajuato........ 95
Danza cortesana de paloteros.................... 96
Danza de indios de varas o machetes.............. 96
Danza de rayados o chichimecas.................. 97
Danzas concheras yaztecas . .................... 98
Danzas chichimecas sin bando oponente ... ....... 99

Una cronologia dancistica..............cooooii... 101

Capitulo VI

Representacidn, vestuario e identidad en las danzas

guerreras de GUANAJUAtO . . ..ottt ittt 103

Bandos catOlicos . .. ..ot 103
Los paresde Francia........................... 103
Loscristianos .. .....ovviuininnennnennnnnn 104
Franceses.........coooiiiiiiiiiiiiniiinn, 105
Bastonerasodeescolta......................... 107
Vaqueros .. ...t e 107

Bandosinfieles........ ..o 108
TUICOS . .ottt 108
MOTOS . . v e ettt e 109
Chichimecas.............o it 110

Unsolobandonativo................oooiiiiia... 112
GUerreros Cortesanos . .......ovveenneennnnnn.. 112
Indios con varas o machetes ..................... 112
Indios pielroja.........ooviiiiiii i 113
Concheros . ... 115
AZtecas. ... ..ot 116
Danzantes New Age de la mexicanidad............ 117

Conclusiones . .. .ovvteuin e 119

Referencias . ......oviiii i 125



Introduccion

El estado de Guanajuato cuenta con diversas danzas dedicadas a
honrar a los santos patronos e imdgenes religiosas de innumera-
bles localidades a lo largo y ancho de su territorio. En algunas de
ellas se presentan diferentes interpretaciones de hechos histéricos
de un pasado lejano, mientras en otras se exponen pricticas de
aspectos significativos dentro de su vida social y cotidiana. En
este sentido, el presente trabajo busca, a partir del estudio del
vestuario y la parafernalia usadas en la danza, interpretar las
representaciones presentes en las danzas guerreras del estado,
para asi mostrar las posibles reivindicaciones expuestas en ellas.

El circunscribir el estudio a las danzas guerreras viene justi-
ficado por el hecho de que en ellas se ponen en juego reivindica-
ciones identitarias ante procesos de interculturalidad desde una
perspectiva del presente. Aunque las danzas pueden tener como
contexto hechos ocurridos hace siglos, es cierto que los discursos
cambian con el tiempo y producen un reposicionamiento ante su
entorno sociocultural actual. Es asi que, tanto el vestuario como la
parafernalia, son una ventana por la cual identificar las dindmicas
de cambio y permanencia en los posicionamientos de pertenencia
asumida a una colectividad imaginada y de distanciamiento ante
aquellos otros en busca de defender la cultura propia.

El vestuario y la parafernalia tienen un valor cultural inne-
gable, pero también artistico, pues desde el punto de vista de las
artes visuales y plasticas, la elaboracién de su propio vestuario
implica una prictica creativa cargada de innovaciones estéticas.
De la misma forma, tanto las practicas artisticas de elabora-
cién de vestuario como el papel identitario que aparece en la
representacién performativa, obedecen a una cotidianeidad en
estos grupos que, en suma, exponen cierta visién del mundo de
las propias comunidades a las que pertenecen. Respecto a tal
visidn, el objetivo ultimo es reflexionar si es en la mascara del



vestuario y la gestualidad donde se perfilan las aspiraciones
del presente proyectadas a futuro, siendo el tiempo de danza
un escaparate identitario paraddjico: al re-presentar hechos
del pasado se expone la postura hacia un futuro por afrontar.

Dado lo anterior, el libro se encuentra estructurado en seis
capitulos. Primero se establecen los planteamientos centrales de la
investigacién desde un enfoque eminentemente etnohistdrico, te-
niendo por objetivo demostrar que, més alla de las regionalizaciones
ecoldgicas o econémicas expuestas en diversos estudios, subsisten
al interior del estado zonas culturales distintas a las anteriores; tales
indicadores pueden estar basados en las practicas dancisticas. En
un segundo momento se presenta el contexto espacio-temporal
de colonizacién durante los siglos xvi y xvi1, evidenciando dos
grandes regiones, al poniente y oriente del estado, a través de lo
cual se construirdn estereotipos identitarios de larga duracién
descritos en algunos relatos acerca de practicas idolatricas, im-
buidos de una carga cultural prejuiciosa ante la diversidad de
costumbres de raigambre prehispanica. En el tercer capitulo se
expone informacién demografica acerca de la conformacién
de la sociedad guanajuatense a partir de los distintos modelos
heredados de la conformacién cultural en las regiones del estado,
haciendo hincapié en el conflicto agrario entre hacendados y
comunidades arrancheradas.

Para iniciar la segunda parte del libro, se articulan distintas
expresiones dancisticas del Occidente de México, paralelas a las
del estado de Guanajuato, para comprender la complejidad sim-
bélica de tales manifestaciones debido a la presencia de distintos
modelos de representacién dancistica. En el quinto capitulo se
exponen las variantes dancisticas de Guanajuato, delimitando y
definiendo conceptualmente cada una de ellas de acuerdo a las
zonas establecidas anteriormente. Por ltimo, se destacan visual-
mente las distintas variantes de bandos presentes en las danzas
guerreras para exponer desde un punto de vista cronoldgico los
estereotipos identitarios vertidos en ellas. Con tal informacién,
se podra considerar que los cambios en el vestuario y la parafer-
nalia de este proceso de larga duracién vislumbran los referentes
histéricos que subsisten alrededor de la danza tradicional.

10



No quiero dejar de agradecer a los grupos de danza que he
conocido desde hace mas de una década en el estado de Guanajuato,
y los cuales han permitido registrar su tradicién. Sea el presente
trabajo un homenaje de su ardua labor como portadores de una
tradicién fundamental para la cultura popular de sus localidades
que abona al fortalecimiento de una conciencia histérica necesaria
para enfrentar los procesos sociales contemporaneos.

11






Parte I. Historia
y reivindicacion indigena






Capitulo I

Lo propio en lo diverso

La historia de cualquier manifestacién cultural resulta del sedi-
mento de su pasado, junto con sus aspiraciones a futuro. En el
caso del actual estado de Guanajuato, su pasado deviene de la
consolidacién histérica de una regién bien conocida: el Bajio. Tres
siglos atrds, ésta ya se vislumbraba como un ente diferenciado
del centro de México, especificamente de la ciudad homénima,
y del oriente del pais, donde la ruta Veracruz-México conformé
evidentemente procesos econémicos y sociales distintos a los de
las rutas del occidente. Diversos historiadores han mencionado
sus caracteristicas definitorias durante el siglo xvi1, dindole carta
de presentacion desde aquella época (Tutino, 2016).

A pesar de lo anterior, la presencia de una regién no implica
su nacimiento espontaneo y sin antecedentes. En las siguientes
lineas se justificara la presencia de cuatro subregiones cultura-
les basado en una revisién interdisciplinar donde los estudios
arqueoldgicos, lingiiisticos y etnohistéricos pueden ofrecer un
panorama de dichas subregiones y sus caracteristicas presentes
en practicas culturales como la danza. La propuesta persigue
mostrar como la colonizacién de la regidn, junto con procesos
culturales en la época independiente determinaron los vinculos
con regiones aledafias antiguas, anteriores a la formacién politica
del estado de Guanajuato, de donde parte la diversidad cultural
actual, mostrada especificamente en la danza tradicional.

Entre altos y bajios
Se puede asegurar sin temor a equivocarse que Guanajuato es

el corazén del Bajio, un ecosistema de poca altura sobre el nivel
del mar al interior de la Reptblica, de paso en la ruta que se llamé

15



durante los siglos xvi1 y xvii Tierra Adentro. Tal denominacién
implicé una visién del virreinato de la Nueva Espafia como un
territorio construido fisica e ideolégicamente desde un centro del
cual radialmente surgian caminos hacia los cuatro puntos cardi-
nales. Desde tal 6ptica, el Bajio no pertenecia a los caminos de las
costas, ya que corre por el interior de los dos sistemas orograficos
llamados coloquialmente sierras madres.

En dicho interior hubo emplazamientos habitacionales de
importancia, pero siempre articulados a otras regiones del pais.
Beatriz Braniff determin distintas temporalidades entre los afios
650 y posteriormente al afio 100 antes de nuestra era (a.n.e.): una
fase Chupicuaro Temprano caracterizada por una policromia
ceramica estilo café, en relacién con El Opefio, Michoacén y
Capacha, Colima; una segunda fase con policromia estilo negro,
encontrada también en Ticomén y Tezoyuca, en la Cuenca de
Meéxico; y una tercera fase que ya no se encuentra en Chupicuaro
sino en Morales y Mixtldn, Guanajuato, ubicada por un estilo
blanco sobre rojo (1998, pp. 100-102). En fases posteriores, Braniff
reconoce policromias compartidas desde los emplazamientos
guanajuatenses hasta el de Tula, Hidalgo (1999, pp. 126-127).

Paralelamente Efrain Cirdenas publicé un estudio acerca
de la arquitectura de patio hundido junto a elementos circulares
presentes en la regién que comprenderia “la porcién media del
rio Lerma y sus afluentes principales como son los rios Laja,
Apaseo, Silao, San Juan, Guanajuato y Turbio” (1999a, p. 41).
Aunque se puede considerar a la estructura de patio hundido y
a la cerdmica encontrada “en la parte central del rio Laja y del
Bajio” como “un desarrollo independiente del Centro de México,
con influencia de la cultura Chupicuaro”, ciertos basamentos
circulares tienen profundo parecido a los “guachimontones” de
la tradicién Teuchitldn, Jalisco, lo cual indica una relacién ma-
yor con el Occidente durante el periodo Clasico. Lo anterior se
observa en Peralta, Plazuelas, La Gloria, San Miguel Viejo, entre
otros (1999a, pp. 43-48).

Dicha tradicién —nombrada por Cirdenas como Bajio,
y fechada “conservadoramente” entre los afios 300 y 650 n.e.
(1999b)- se observa en tres zonas de urbanizacién: Plazuelas,

16



municipio de Pénjamo; Peralta, municipio de Abasolo; y Canada
de la Virgen, municipio de San Miguel de Allende. Mis al norte,
se encuentra la regién Tunal Grande, que en San Luis Potosi
comprendi6 el periodo entre 1200 y 1800 n.e. (Rodriguez-Loubet,
2016, pp. 135-141); a ella perteneci6 la zona arqueoldgica El
Céporo, municipio de Ocampo. Es importante este sitio posterior
ya que Plazuelas qued6 abandonado hacia el 900 n.e. (Aramoni,
2014, p. 21), Cafiada de la Virgen se abandond hacia el 1050 n.e.
(Zepeda, 2010, p. 103), y Peralta se abandond hacia el 900 n.e.,
pero con ocupaciones posteriores por parte de grupos de filiaciéon
purépecha, antes de la llegada de los europeos (Cérdenas, 2015,
p. 144). Asi, este abandono durante el Epiclasico coincide con el
surgimiento de Tula, Hidalgo, como metrépoli, pero también con
la consolidacién de asentamientos complejos hacia el actual San
Luis Potosi y el sur de Zacatecas (Torreblanca, 2015, pp. 162-164).

Por lo anterior, queda demostrada la complejidad en la regién
centro norte del pais. Al ser denominada como una Mesoamérica
marginal durante la segunda mitad del siglo xx, con limite al
norte inmediato del Rio Lerma, hoy se ponderan sus contactos
con el Occidente, el Centro y el Norte del pais durante el Clasico
y el Epiclésico, con alguna similitud de elementos presentes en
las metrépolis de tradicién teotihuacana, y que sobrevivieron a su
ocaso por algtin tiempo (Zamora, 2004; Cérdenas, 2008, p. 10).
En este sentido, la definicién del drea cultural mesoamericana,
propuesta por Paul Kirchhoff, solo “corresponde al momento de
la conquista espafiola, es decir, al siglo xv1, admitiendo su caracter
dindmico para otros momentos histéricos” (Medina, 2015, p. 68).
Por ello, la cuenca del rio Lerma, en vez de ser un limite, debe
considerarse una regién de contacto cultural.

Ademis, el abandono de los principales asentamientos
previos al Posclasico no debe atribuirse a un dréstico cambio
climatico; recientes estudios botdnicos y paleoambientales en
Ocampo, Guanajuato y en el centro sur de Zacatecas (en La
Quemada) muestran que “el clima y el ecotono de esta regién se
han mantenido mas o menos estables desde la época prehispénica’,
por lo cual debe considerarse falaz “la explicacién climatoldgica,
o mis bien meteoroldgica, sobre la fluctuacién de la frontera

17



norte de Mesoamérica”; la causa del abandono debe buscarse en
diferencias politicas entre los sefiorios por el control de recursos,
o el arribo beligerante de cazadores recolectores desde el norte
(Torreblanca, 2015, pp. 19, 174).

Para el Posclésico la poblacién se dispersd, y entre 1300 y
1550 n.e. los asentamientos eran ocupados de manera intermitente
por grupos némadas y seminémadas, como guaxabanes, copuces
y pames. En contraste, la conformacién de los imperios mexica
y purépecha articulé la consolidacién de poblaciones agricolas
menores al sur del rio Lerma (Torreblanca, 2015, pp. 176-177). A
lo largo de los dltimos afios de investigacién, se ha fortalecido la
idea de que algunos de estos grupos eran de filiacién otomangue,
es decir, de lengua proto-otomi o proto-mazahua, y que “desde
hace més de mil afios antes de nuestra era habitaron estos rumbos
septentrionales’, que validarian las propuestas de Wigberto Jiménez
y de Ledn Portilla (Zepeda, 2010, p. 16). Este ultimo recopilé testi-
monios escritos en ndhuatl donde se habla de pobladores “toltecas
teotihuacanos” quienes avanzaron al norte, donde anduvieron
mucho tiempo entre llanuras y desiertos, hasta que “aquel a
quien adoraban estos toltecas les manifesté: regresad, marchad
al lugar del que habéis venido. Entonces fueron a hacer ofrendas
a Chicomoztoc, el lugar de las siete cuevas”, lugar ubicado por
Ledn Portilla “en el Cerro Colhuacan o Coliuhqui”, en el estado de
Guanajuato, entre los municipios de Cortazar, Jaral del Progreso
y Salvatierra. Ello explicaria de manera mitica la construccién
de las zonas arqueoldgicas arriba mencionadas, precisamente al
norte del Cerro de Culiacin, y su posterior regreso al sur del rio
Lerma (2009, pp. 54-56).

Como ya he apuntado arriba, a la llegada de los europeos,
alrededor de 1520, el limite mesoamericano coincidié con los
limites septentrionales de los imperios tarascos y mexicas, mien-
tras al norte el territorio pame abarcé “los valles de Querétaro y
el norte de la Sierra Gorda, ademas parte de San Luis Potosi y el
Bajio guanajuatense, dejando gran parte del semidesierto y de la
Sierra Gorda a los jonaces” (Viramontes, 2000, pp. 135-136). El
historiador David Wright considerd los limites de manera mas
especifica: los limites tarascos al norte eran Jacona, Purudndiro,

18



Yuriria, Acimbaro y Maravatio, mientras al oriente colindaban con
el territorio de los otomies, mazahuas, matlatzincas y ocuiltecos.
La frontera entre mexicas y chichimecas pames se encontraba
en el limite noroccidental de la provincia tributaria otomi de
Jilotepec. Donde terminaban los pueblos otomies de Acambay,
Aculco, Nopala, San José Atlin y Tecozautla, se iniciaban las
rancherias pames (1999, pp. 21-22). Con lo anterior tenemos un
limite norte-sur en el cauce del rio Lerma, y uno oriente-poniente
entre el Valle del Mezquital y lo que actualmente se nombra Bajio.

Para el siglo xvi las culturas de tradicién seminémada exis-
tentes en la regién después del afio 1300 se mezclaron con las de
tradicién otomiana sedentaria, producto de caciques indigenas
colonizadores quienes resguardaron y adecuaron de algiin modo
algunos de sus elementos culturales prehispanicos practicados en
el sefiorio de Jilotepec y del Valle del Mezquital, pero ahora en un
contexto de fuerte composicion pluriétnica: otomies, chichimecas,
nahuas, tarascos y espaioles del Bajio. Esto se ve representado en
algunos elementos rituales catélicos heterodoxos que aun sub-
sisten en la actualidad al norte del estado de Guanajuato. Como
lo indica Wright para la etapa de integracién del “Bajio oriental”™:

Se adoptd el sistema de “concejo de indios”, que seguia el mo-
delo del cabildo espaiiol. En cada pueblo habia un gobernador,
alcaldes, regidores y otros oficiales indigenas. Recibian salarios
de los fondos comunales. Los cabildos de indios gobernaban a
los indigenas de su jurisdiccién, administraban las tierras comu-
nales, recaudaban los tributos, cobraban diezmos y castigaban a
quienes no asistian a misa. [En contraparte,] el virrey Mendoza
concedié a Pérez Bocanegra 18 mercedes, de caballeria y media
de tierra cada una, para él y para sus hijos. Mendoza vio las
tierras del norte como una oportunidad para fomentar la cria
de ganado mayor y menor sin tener que enfrentarse a las quejas
de los indigenas por los dafios que los animales provocaban en
sus siembras. En las tierras del norte, aptas para la ganaderia,
habia pocos pueblos agricolas. Mendoza también fue empresario
ganadero (1999, p. 40).

Asi, dichos consejos permitieron de manera més o menos velada,
mantener pricticas catélicas heterodoxas donde hubo un proceso

19



de colonizacién liderado u organizado por caciques indigenas
otomies (Crespo y Cervantes, 1990), mientras en los territorios
de colonizacién por parte de ganaderos espafioles (Elias, 2014),
las practicas culturales prehispanicas quedarian muy reducidas o
desaparecidas, a pesar de estar conformados también por diversos
pobladores otomies, tarascos y chichimecas.

Las haciendas otomies estuvieron ubicadas alrededor del rio
Laja, desde Dolores, en el norte, pasando cerca de San Miguel y
Chamacuero, hasta los rios Querétaro y Pueblito que se juntan
después en el rio Apaseo y el rio San Juan (Wright, 1999, pp. 36-37).
Dicho territorio divide al actual Bajio en dos partes: al oriente la
zona otopame y al poniente la zona estanciera espafiola, mientras
al sur del Lerma estarian las antiguas posiciones purépechas y al
norte los puestos de frontera tanto otomies como chichimecas.
Asi, el Bajio es una regién consolidada por procesos de indole
econémico y comercial de alcance mundial (Tutino, 2016), pero
dividida al interior por delimitaciones culturales debidas a los
asentamientos colonizadores durante el siglo xvI.

La danza como indicador cultural

A partir de la delimitacién territorial trabajada por Luis Miguel
Rionda para el caso de las culturas populares en el estado de
Guanajuato (1990), propuse hace una década una delimitacién
por regiones un tanto distinta, a partir de las expresiones dancisti-
cas: 1) una zona reducida a los municipios de Yuriria, Guanajuato
y Puruandiro, Michoacin, donde aparece la danza de Paloteros y a
la que se puede sumar la de Borrachos; 2) una zona al sureste que
comprende dos centros ceremoniales importantes, el del Cerro
de Culiacin en Guanajuato y el de Araré en Michoacdn, el cual se
caracteriza por tener danzas de Concheros y Aztecas, aunque en el
Cerro de Culiacian también asisten danzas de Chichimecas y fran-
ceses de mds al norte, como Celaya y Cortazar; 3) una zona que
comprende los vestigios otomi-chichimeca, donde las danzas de
Chichimecas y franceses y Concheros son importantes, junto a
manifestaciones musicales como los tunditos o el huapango arri-
befio para la Sierra Gorda; 4) la zona del Bajio noroeste, donde

20



la presencia de danzas de Indios Brutos, Broncos o Barbaros, y la
del Torito, permiten identificar claramente una regién distinta; y,
5) la zona de Pénjamo, y municipios contiguos, en los cuales hay
danza de Concheros, pero sin presentar las danzas de las otras
zonas antes dichas (Martinez, 2013, pp. 125-127).

Al cabo de los tltimos afios, he decidido plantear algunas
precisiones a la delimitacién anterior. La diferencia fundamental
radicaria en trasladar el limite de la zona chichimeca otomi hasta
Celaya y Apaseo el Alto, y dejar al Cerro de Culiacin como limite y
no como epicentro, ya que este cerro, junto con el del Zamorano,
fungian como limite entre los imperios tarasco y mexica y las
culturas némadas y seminémadas del norte. Pero dicho limite era
precisamente donde se reunian “diversas naciones” a hacer tratos
comerciales y pactos de paz, que en realidad es lo que muestra la
narracién mitica alrededor del Chicomoztoc: la reunién de muchas
naciones en el cerro sagrado. Con la colonizacién del siglo xvi,
el Cerro del Zamorano, de ser punto de reunién e intercambio
de otomies de Jilotepec y el Mezquital con chichimecas pames,
pasa a ser un centro ceremonial de los otomies en su antigua
localizacién al oriente y de los colonos de distintas etnias en los
actuales estados de Guanajuato y Querétaro, al poniente.

Por lo anterior, definiré esta regién como otopame guana-
juatense, la cual también estd sustentada por estudios lingiiisticos,
especificamente de glotocronologia (Wright, 1999, pp. 26-31). En
mi estudio de danza propuse el término chichimeca-otomi, en
el entendido de que no se trataba de danzas con filiacién prehis-
pénica fuerte, sino forjadas ya entre los siglos xvi y xvii, donde
el término chichimeca era un genérico y un estereotipo cultural
creado para tales danzas, y el término otomi representaba a las
danzas de concheros, con fuerte sincretismo catélico, y en la
certeza de que el concepto de danzas “aztecas” es posterior, dado
el revival de éstas en la segunda mitad del siglo xx en la ciudad
de México.' Asi, la regién sureste quedaria reducida sélo a unos

1 Cabe mencionar que el genérico de referencia que usan los habitantes de

Guanajuato no inmersos en los grupos de danza es el de “apaches”, no de “az-
)

tecas”. Es decir, su estereotipo de danzantes semidesnudos con plumas refiere

21



cuantos municipios mas al sur, con una conformacién pluriétnica
no tan otomi, sino mds tarasca y mazahua, como puede verse en
las fiestas de Arar6 y mas al sur, ya totalmente dentro del estado
de Michoacén (Mapa 1)

Mapa 1. Regiones por tipo de colonizaciéon durante el siglo xvI en el actual
estado de Guanajuato. Elaboracién propia.

al norte de México y suroeste de Estados Unidos -los supuestos salvajes del
siglo X1x—, mds que a la idealizacion de pasado azteca del siglo xx, que refiere
mads al indio catequizado, vestido a la “Juan Diego”, o al tlatoani intelectual
Nezahualcéyotl, vestido a lo romano (Martinez, Wright y Jasso, 2016).

22



Capitulo II

Practicas culturales y poblamiento indigena

Como vestigio de practicas culturales prehispanicas relacionadas
con la danza se puede considerar como antecedente cronolégico
a las pinturas rupestres de Arroyo Seco, municipio de Victoria,
diseminadas en “las laderas de dos pequefios cerros conocidos
localmente como La Zorra y La Tortuga (o La Pintada)”. Entre
los motivos recurrentes se encuentran las figuras humanas, “in-
cluso abstracciones de danzas de acuerdo con interpretaciones
de pobladores locales” (Viramontes y Flores, 2017, p. 13). Estos
investigadores consideran que “hay un pufiado de escenas donde
las figuras antropomorfas se encuentran ordenadas una al lado
de la otra, formando grupos compactos de tres o mis figuras”,
que bien podrian representar “un tipo de ceremonia comin a
las naciones chichimecas” llamada mitote, “que por lo general se
realizaba de noche en torno a una fogata donde se bailaba alre-
dedor, muchas veces agarrados de los brazos, y se consumia
peyote en grandes cantidades” (2017, pp. 169-171).

Tales grupos son descritos de manera sucinta en el docu-
mento conocido como la Guerra de los Chichimecas, atribuido a
Guillermo de Santa Maria. Alli se define que los “Pamies” estaban
“mezclados entre otomies y tarascos” y su habitacién estaba cer-
cana al rio San Juan abajo, comenzando al sur en pueblos sujetos
a Acambaro y llegando hasta Ucareo; por el oriente lindaban con
los pueblos de Jilotepec, Ixmiquilpan y Meztitlin; y por el norte
llegaban a “Posinquia y a Sichd y a los Samtes, que son de la
misma lengua, y Cuevas Pintadas, donde acaban” (Santa Maria,
2003, p. 206-207).

Cabe destacar que el Sichtl que se nombra aqui no es el
actual poblado, conocido en la época colonial como el Real de
Xichu, sino del Xichi de Indios, hoy Victoria, municipio donde se
encuentra Arroyo Seco. Cabe la posibilidad que Cuevas Pintadas
corresponda a este tltimo lugar (Viramontes y Flores, 2017, pp.

23



56-57). Si es asi, las pinturas pudieron ser hechas por grupos de
lengua otopame, o en conjunto con purépechas —con quienes ya
estaban mezclados—, o incluso con guamares, nacién seminémada
vecina al poniente de las posiciones pames. Debido al movimiento
poblacional durante el siglo XVI seria dificil determinarlo, pero
Crespo y Cervantes se inclinan a considerar “que en los valles
queretanos la poblacién de agricultores fue mayoritaria y que en
toda la franja estuvieron conviviendo hablantes de otomi, pame
y guamar” (1990, pp. 88-89, 98).

Acerca de los mitotes, Guillermo de Santa Maria describe que
cuando los chichimecas “matan algtn cautivo bailan ala redonda
de él, y aun al mismo le hacen bailar, y los espafioles han enten-
dido que ésta es manera de sacrificio, aunque a mi parecer, més
es modo de crueldad” (2003, p. 208). Més adelante comenta que:

Sus bailes son harto diferentes de todos los demds que acé se usan.
Hiécenlos de noche al rededor del fuego, encadenados por los
brazos unos con otros, con saltos y voces, que a los que los han
visto parecen desordenados, aunque ellos con algtn concierto
lo deben hacer. No tienen son ninguno, y en medio de este baile
meten al cautivo que quieren matar, y como van entrando va
cada uno didndole una flecha, hasta el tiempo que el que se le
antoja se la toma y le tira con ella (Santa Marfa, 2003, p. 210).

Respecto a sus costumbres de atavio: “Usan mucho embijarse,
que es untarse de colores con almagre colorado y otros minerales,
de ellos negros y amarillos y casi de todos colores” (Santa Maria,
2003, p. 211). Resulta importante que los tonos rojizos fuesen los
utilizados en las pinturas rupestres de Arroyo Seco: “los colores
principales son el rojo —con diferentes tonalidades—, seguido
del amarillo. Son comunes las combinaciones bicromas en rojo
y amarillo, mientras que los motivos negros son sumamente
escasos, al igual que las tonalidades blancas o cremas”, siendo
las tonalidades de rojo/ocre las més utilizadas (Viramontes y
Flores, 2017, pp. 119, 144). Con estos datos se puede proponer
cierta relacién entre 1) el uso del color rojo en la pintura rupestre
y en la pintura corporal de los chichimecos; 2) el nombre puesto
por los mexicas al grupo guachichil —cabezas coloradas, segtin

24



Santa Maria (2003, p. 207)—; 3) la zona otomi-chichimeca del
centro norte de México; y 4) las danzas nocturnas alrededor del
fuego —como aun se realiza durante el mitote tepehudn o xiotalh
(Reyes, 2006)-. Esto tltimo queda expuesto con claridad en otro
registro colonial en la regién, del siglo xvi:

Congregados alli unos y otros, que antes solian juntarse hasta
seiscientos o setecientos hombres, encienden una grande hoguera
y en su circunferencia, a su calor, ponen los cuartos y trozos
de la carne que tienen preparada. Los danzarines convidados y
convidadores, puestos en fila y en igual distancia unos de otros,
a un solo golpe de compids, estribando sobre un solo pie y ha-
ciendo muecas con el otro, se ordenan en circulo, danzando en
carrera cuanto mis veloz pueden alrededor de la hoguera y de
la carne, que se estd asando. No les falta la misica de sus voces y
alaridos, en que todos, con el mayor desconcierto, prorrumpen
sin interrupcién y a competencia hombres y mujeres [...]. A
varios de ellos hice multiplicadas preguntas sobre lo que decian
con tanto ahinco en sus coplas y me respondian que hablaban
unas veces con la luna y con las nubes, otras con el sol y con el
frio, y que en otras, finalmente, hacian recuerdos de sus hazafias
en el monte y en la guerra (Vicente de Santa Maria citado en
Viramontes, 2017, pp. 171-172).

Atun hoy los pames queretanos conciben al Sol y la Luna como
“dos entidades sagradas ligadas con la concepcién principio-fin
de los ciclos de vida tanto de la naturaleza como del hombre”,
las cuales poseen “identidades diversas”: al Sol (konjo’kotdo) se le
asocia tanto a Jesucristo como al “calor que genera la fecundidad
de la Tierra”, mientras la Luna (ga'mdo) se asocia con la Virgen
de Guadalupe o la Virgen de La luz, metaforas de la “luminosidad
que ambas poseen”. Ambas deidades son “la energia o fuerza que
moviliza al resto de los elementos de su cosmovisién”. Ademas
de ellos, es el monte (niggol'uée) el colector del agua de lluvia
quien la distribuye y donde “habitan entidades sagradas que
poseen energias especiales, como son los nahuales y las brujas” y
animales que producen “la enfermedad llamada susto” (Vizquez,
2010, pp. 97, 100-101).

25



En cuanto a la danza, hacia 1979 Ana Maria Crespo registrd
que “los danzantes que iban en peregrinacién hacia [el Santuario
de la Virgen de] Los Remedios [...] paraban en El Tecolote y
danzaban durante la noche”; dicha capilla se encuentra a escasos
ochocientos metros de Arroyo Seco, donde subsiste la leyenda
de que en 1837 un indigena observd la figura de una virgen en el
reflejo del aguamiel que salia de un maguey, por lo cual mandé a
elaborar una imagen semejante, que fue trasladada en 1855 a la
parroquia donde se le rendia culto, danzando grupos chichimecas,
“tradicion que perdura hasta la fecha” (Viramontes, 2017, pp. 72-75).

Fundaciones en tierra chichimeca

Actualmente se tiene cierto consenso entre la comunidad de his-
toriadores respecto al importante papel de los caciques otomies
en la colonizacién del “Bajio” durante el siglo xv1 y primera mitad
del xvi1. El caso mas conocido fue el de Hernando [o Fernando] de
Tapia, nombrado en su época de gentilidad como Conni o Conin:

comerciante otomi del pueblo de Nopala, en la provincia de
Jilotepec, habia mantenido relaciones comerciales con los chi-
chimecas pames desde antes de la conquista. Traia ropa, tela,
sal y otros articulos a las rancherias pames, donde los cambiaba
por pieles, arcos y flechas. Cuando los invasores europeos se
apoderaron de su regién, Conni sac provecho de su habilidad
para entenderse con los pames. Recluté a un grupo de otomies,
entre ellos a siete hermanos suyos y otros parientes, y se fue a
vivir entre los chichimecas del Bajio oriental (Wright, 1999, p.
37; Viramontes, 2000, p. 115).

Parala década de 1540 se establecieron otomies y algunos pames
en Xicha y Puxinquia (Wright, 1999, p. 46), mientras en 1557 el
virrey Luis de Velasco mandé “a todos los vecinos e moradores
en las partes de Querétaro” a hacer la guerra capitaneados por el
cacique otomi Nicolds de San Luis Montaiiez:

en los puestos de San Miguel, San Phelipe, Sichd, San Francisco,
San Luis e Rio Verde y Nueva Galicia, e demas partes sus alindes,

26



donde vaguean los barbaros chichimecos, [...] vivéis de guerra
con todos los instrumentos de guerra, caja, clarin sonoro, pifano,
en seial de derramamiento de sangre” (Powell, 1977, p. 167).

Otro “muy noble jefe otomi” fue don Juan Bautista Valerio de la
Cruz, comisionado en 1559 a defender San Miguel, San Felipe,
Xitzio (¢Xichu?), Rio Verde, Nueva Galicia, Celaya, el valle de
Gueychapam y otros lugares (Powell 1977, pp. 168-169). En esta
época los chichimecas pacificos de los alrededores de San Miguel,
junto con los espafioles, “empezaron a unirse con chichimecas
sedentarios en el cercano Sichu ‘para protegerse de los hostiles
guachichiles” (Powell, 1977, pp. 81, 175).

Afos mis tarde, Juan Sinchez de Alanis, estanciero, te-
niente y Justicia, “se hizo clérigo alrededor de 1566 y evangelizd
a los chichimecas en la zona de Xichu hasta su muerte, ocurrida
entre 1576y 1577”; el obispo de Michoacin, Antonio Morales de
Molina, sefial6 de él que conocia la lengua otomi, chichimeca y
mexicana (Salinas, 2015, p. 121). Wright considerd su importante
papel “en la incorporacién de los otomies de Querétaro al sistema
novohispano. Sdnchez de Alanis afirmé que habia conocido a
Conni desde antes de su bautizo, cuando este vivia en San Miguel”
(1999, pp. 46-47). Por su parte, Pedro Vizcaino, joven sacristdn de
probable ascendencia otomi, alumno del convento de Acimbaro,
llegé a ser gobernador de Xicht en 1597, perteneciendo a la clase
alta (1999, pp. 44-45).

Otro importante cacique otomi fue Diego de Tapia, hijo
de Hernando de Tapia, Conni, quien se casé con la sobrina de
Nicolas de San Luis, Dofia Magdalena Ramirez; por ello Diego
de Tapia amasard una gran fortuna, dada la conformacién de varios
cacicazgos otomies. Ademds, descubrié las minas de Palmar de
Vega, por lo cual, antes de morir en 1614, era duefio de haciendas
y minas (descubri6 las de San Luis Potosi, de Escanela, Tonatico y
Guasquiluco), tenia el patronato del convento franciscano de Santa
Clara en Querétaro y el rey Felipe 11 confirmé sus blasones y le
concedié un escudo de armas (de Espinoza, 2003, pp. 331-334;
Powell, 1977, p. 169; de la Rea, 1996, pp. 186-187).

27



La poblacién de El Palmar en 1683 era de solo 45 espaiioles
por 481 indios, mientras la misién de San Luis de la Paz en 1679
contaba con 124 esparioles y 837 indios, sin definir en ambos casos
castas ni indios (Carrillo, 1996, p. 14, 18-19). Pero el historiador
Ruiz Guadalajara considera que El Palmar de Vega pudo tener
un “pequefio asentamiento de guachichiles pacificados antes de
convertirse en real minero”, lo cual ocurrié aproximadamente
en 1595. Primero habria estado sujeto a la Alcaldia Mayor de San
Miguel el Grande, y pasaria a la alcaldia de Xicht al momento de
su creacion (2004, p. 135).

A Pozos se le conocié como El Palmar de Vega, Real de
los Pozos, o minas de San Pedro del Palmar de Vega. En 1619 el
beneficiario de las minas fue Dionisio Raso Sotomayor, “natural
de esos reinos”, donde vivian 8 vecinos espaiioles, “60 indios de
cuadrilla, y 4 6 6 negros esclavos”. Para 1631 tuvo 160 personas
de confesion. Para 1649 conté con: “siete vecinos espaiioles, tiene
quatro haciendas de sacar plata, dos de ganado mayor y una de
cabras; no se coge semilla ninguna; ay en estas haciendas noventa
personas de servicio, indios mexicanos, negros y mulatos, los
mas casados” (Carrillo, 1996, p. 480). Resulta significativo que ya
no se hable de chichimecos u otomies y si de indios mexicanos
(¢nahuas?), negros y mulatos.

En tanto, los primeros jesuitas llegaron a San Luis de la Paz
en 1594, “acompanados por cuatro jévenes mexicas y otomies,
indios protegidos de la escuela de Tepotzotldn, donde servian
como catequistas” para atender a otomies y chichimecas pacifi-
cados (1977, p. 218). Rionda Arreguin afirma que fue en realidad
“una considerable cantidad de familias de indios otomies de los
confines de Tepotzotlan” (1996, pp. 22-23). Vale la pena citar en
extenso la estrategia misional:

También se concentraron en ensefiar a los nifios, poniendo como
ejemplos a los nedfitos, cantores y catecimenos de Tepotzotlan.
Para el primer bautizo general, el jacal que servia de iglesia fue
adornado con ramas y flores. [...] Después del bautizo se canté
una misa, durante la cual 30 recibieron la comunién. Luego
siguié un gran banquete y un baile. La vispera, los 30 que iban

28



a ser bautizados, acompafiados por parientes y amigos fueron
a buscar pavos y panales para la fiesta. La noche del bautizo,
con autorizacién de los frailes, se encendi6 un gran fuego y los
indios bailaron a su alrededor al son de los tambores, y cantaron
durante cerca de tres horas. Esto estaba en armonia con sus
antiguas précticas, pero esta vez no hubo borrachera y “cada
marido tuvo como pareja a su propia mujer” (Powell, 1977, pp.
218-219; Rionda, 1996, p. 30).

Aqui se muestra claramente la articulacién de sus “antiguas prac-
ticas” con el catolicismo por el cual los jesuitas se caracterizaron
entre las 6rdenes: una religiosidad catélica con rasgos indigenas.
Los nifios chichimecas aprendian lengua castellana y “recibian
lecciones de canto llano y ya de canto de érgano y de otros ins-
trumentos y atin de danza” (Rionda, 1996, pp. 32, 34-35). Durante
1595 San Luis de la Paz recibi6 a “gran cantidad de espafioles,
negros, mexicas, tarascos y otomies, ademas de los chichimecas”,
formandose una sociedad pluriétnica; ademais, se construyé “una
capilla para uso de los arrieros, carreteros y otros trabajadores
similares, y los frailes organizaron entre ellos una hermandad
religiosa” (Powell, 1977, p. 219; Rionda, 1996, pp. 27-29). A pesar
de consideraciones como la de 1649 de que “los mis de los indios
chichimecos que alli se habian congregado se han acabado y ahora
la poblasén que ay es de quatro o cinco espafoles y cinquenta
o sesenta indios de otras naciones con tres o quatro haciendas”
(Carrillo, 1996, pp. 484-485), es evidente que no se acabaron
todos los indios chichimecos, ni sus practicas; sélo se habian
invisibilizado en los conteos poblacionales.

Ritos e idolatrias

Por esta época Fray Juan Gonzilez Cordero, perteneciente a
la orden franciscana, hizo un recuento de sus experiencias por
diversos poblados del actual oriente del estado; en sus memorias
se pueden advertir varios tipos de creencias y ritos. En cuanto
a las primeras, narra que, siendo ministro en Chamacuero en
1636, un joven de la villa de San Miguel llegé desesperado por
haber hecho pacto con el diablo a instancias de “un mulato que

29



dixo ser de Guadalajara”, el cual tenia la habilidad de ser invisible
debido a “una figura que tenia pintada en las espaldas, la qual le
ensefid, y para pintarle a él la misma figura le mandé fuese a unas
pefias” (Cabranes y Calvo, 2015, pp. 182-183). Asimismo, hacia
1650, en una rancheria llamada El Gallinero —a unos kilémetros
del actual Dolores Hidalgo- encontré dentro de un oratorio
un santo, al cual se le recogia un sudor milagroso, por lo cual
“de toda la comarca acudian los enfermos y indias prefiadas a
llebar de aquel sudor, y que los yndios enfermos sanaban luego
untindolos con él, y las yndias tenian breves partos beviéndolo”
(Cabranes y Calvo, 2015, pp. 192-193).

Respecto a los ritos, el franciscano descubrié en 1640
que “en un pradito [del pueblo de Xichi] tenian los antiguos
enterrado un hidolo labrado de piedra verde, con las orejas mui
largas, pies y manos de gato, en cuio lugar muchos de los yndios
biejos que alli abia hasian algunas seremonias” (Cabranes y Calvo,
2015, p. 188). Por esos afios también combatié la prictica bastante
extendida en la zona de hacer una ceremonia colectiva a las cuatro
noches de fallecer una persona, con “muchas gallinas y gallos de
la tierra muertos, un carnero y brebajes que usan” en el caso de la
estancia de Sancta Barvara, a tres leguas de la hacienda de la Erre
—cerca de Dolores Hidalgo—, en el partido de San Miguel; o con
“gallinas cosidas y gallos de la tierra, pan, tamales y los brebaxes
que acostumbran todos puestos en el lugar donde la difunta avia
fallecido, y a la cabecera tenian puesto un sancto xpo pequefio
para disimulo de su maldad” en San Juan de la Vega —entre San
Miguel y Celaya— (Cabranes y Calvo, 2015, pp. 191, 195). De
acuerdo al registro de Gonzilez Cordero, esta practica también
se llevaba a cabo en Valle de Santiago y en Santiago de Querétaro
hacia 1637, donde parte de la comida se ofrendaba al “Dios de la
tierra” (Cabranes y Calvo, 2015, pp. 184-186).

Otra costumbre mortuoria descrita en San Juan de la Vega
fue la de vestir el cadaver “con tres vestiduras a su uso, una sobre
otra todas nuevas que entonces se estrenaban” (Cabranes y Calvo
2015, p. 194) y enterrar una petaquilla con su tapa de encaje y:

30



la figura de la difunta echa de masa de mais bestida de bestiduras
nuebas a su uso, y tenia por ojos dos granos de mais algo que-
mados en el medio que parecian nifietas, seria de media bara
este bulto. En el fundo de la petaquilla avia de todos géneros de
hilos de color en obillos, lana cardada, algodén, chile, mais de
todos generos, sal, peyne, y todo los ynstrumentos mugeriles que
usan plar]a texer” (Cabranes y Calvo, 2015, p. 196).

Una vez hecho el descubrimiento, el franciscano fue durante va-
rios dias al Cerro Xocoqui — del Jocoque actualmente, al oriente
de San Juan de la Vega y al norte de Apaseo el Grande- para
desenterrar a sus faldas esos paquetes o envoltorios, sumando
cuarenta y tres: “en todos ellos avia armazones de gallinas, platos,
escudillas, tecomates y otras cosas de que ellos usan” (Cabranes
y Calvo, 2015, p. 196). Ademas, en la cima de este mismo cerro:

tienen una cruz que con titulo de adorarla llebava ynsiencio car[;?]
de las de sera y otras ofrendas que hagian al dios que llamaban de
aquel serro. Y que en una peiiuela colorada que mira al pueblo
de Apaseo algunos de ellos se picaban las piernas y los bracos y
derramaban sangre por oferta que hacian al Dios que entendian
abitava en aquel serro (Cabranes y Calvo, 2015, p. 198-199).

Cabe recordar que Guillermo de Santa Maria describié que los
chichimecas hacian luto trasquilindose y tiznandose de negro,
“y trdenlo por algln tiempo, y para quitirselo hacen fiesta y
convidan sus amigos y acompaifiados van a lavarse. No entierran
sus muertos, sino quémanlos, y guardan las reliquias o cenizas
en unos costalillos y las traen consigo, y si son de enemigos los
esparcen por el viento” (Santa Maria, 2003, p. 211).

Asimismo, los tarascos solian horadarse las orejas para
ofrendar sangre, mientras los chichimecas se picaban las piernas
y los brazos. Cabe mencionar, antes de cerrar con esta impor-
tante fuente, que Gonzilez Cordero les predicé en su idioma,
“que an sido el othomi, la més dificil en este reyno; la masahuala
[¢mazahua?], la tarasca, mexicana”, por lo cual “en muchos de
los lugares donde e sido ministro habido gente de todas estas
lenguas, en especial este de Querétaro y Selaya que tienen de

31



todo género de jentes” (Cabranes y Calvo, 2015, p. 186). Incluso,
el mismo franciscano trat6 con chichimecas cuando fue ministro
en San Pedro Tolimédn, Querétaro “por medio de yntérprete, por
no tener yo espedicién en su ydioma aunque si ynteligencia de
lo comtn” (Cabranes y Calvo, 2015, p. 189), con lo cual queda
demostrado el complejo panorama pluricultural en aquella época.

Un siglo después, para 1759, los habitantes de Salamanca
y Pénjamo ya eran “demasiadamente ladinos, que entienden
bien el idioma castellano y nunca les he oido hablar el nativo
tarasco” y en (;Purisima?) Concepcion del Rincén eran “todos
ladinos y no hablan idioma propio de naturales por ser muy
versados en la lengua castellana” (Tanck, 1999, p. 436); sin
embargo, las practicas rituales heréticas seguian apareciendo,
pues en tiempos de Junipero Serra, los pames adoraban a la
diosa Cachum o madre del sol a quien le pedian “agua para sus
siembras o de salud para en sus enfermedades, como también
para salir bien de sus viajes, guerras que se les ofrecian y conseguir
mujer para casarse” (Lara, 2007, pp. 126-127).

Fray Juan Guadalupe Soriano describié dichas practicas en
la Sierra Gorda hacia 1767 entre los pames, quienes adoraban
“todos al sol por dios” 0 a “unos muiiecos de piedra o de palo”
que llaman “cuddo cajoo “, como el de la rancheria de Cerro
Prieto —al norte del Real de Xichi-, “que tenia la figura de un
pescado”. Ademis, llevaban unas “piedras azules ensartadas
en forma de rosario, y en lugar de cruz un hueso de mano de
mono”, a las cuales “les llevan una porcién de tamales, para que
coman las piedras”, pues podrian quitarles la vida (Lara, 2007,
p. 77). En cuanto a las danzas, Soriano expuso:

Usan también de sus bailes que en Castilla llaman mitotes, y las
casas en donde bailan las llaman Cahiz manchi que en nuestro
idioma quiere decir “casa doncella”. Este baile lo usan cuando
siembran, cuando estd la milpa en elote y cuando cogen el maiz,
que llaman monsegui, que quiere decir milpa doncella, y se hace
este mitote a son de tamborcillo redondo y muchos pitos, y con
mucha pausa comienzan a tocar unos sones tristes y melancélicos;
en medio se sienta el hechicero o cajoo con un tamborcillo a las
manos, y haciendo mil visajes, clava la vista en los circunstantes,

32



y con mucho espacio se va parando y después de danzar muchas
horas se sienta en un banquillo, y con una espina se pica la pan-
torrilla, y con aquella sangre que le sale rocia la milpa a modo de
bendicién. Y antes de esta ceremonia, ninguno se arriesga a coger
un elote de las milpas: decian que estaban doncellas. Después
de esta ceremonia le pagaban al embustero cajoo o hechicero, y
comenzaban a comer elotes todos: después mucha embriaguez,
a que son todos muy inclinados. Sus vasos se componen de
agua, yerba y panocha o piloncillo: llaman los Pames quija, los
de razén Charape (Lara, 2007, p. 78).

Tal registro implica la transmisién de ciertos elementos descritos
dos siglos atras por Guillermo de Santa Maria para los chichimecas,
pero ahora no en un contexto de sacrificio de un cautivo, sino de
la celebracién de la cosecha, con lo cual los pames mantenian la
danza y la horadacién de alguna de sus extremidades para rociar
con sangre el objeto sagrado.

Soriano menciono otros bailes, aunque desafortunadamente
no los describié: “Los bailes que usan para las fiestas de sus ido-
los, a unos llaman dapui cocoa que quiere decir baile del zapo, a
otro dapui mijia, baile del zopilote y otros infernales bailes que
ellos usan”; y en cuanto a la curacién de enfermedades, habia
un llamado madar cajoo, hechicero grande, quien soplaba “todo
el cuerpo, y aquel soplo lo guardan en una ollita, la tapan muy
bien y la llevan a enterrar junto a esas piedras o idolos que tengo
referido” (Lara, 2007, pp. 79-80). Tanto el vestir a las mazorcas
de maiz como doncellas como el chupar enfermedades, son ele-
mentos similares que se mantienen en las practicas rituales de la
Huasteca (B4ez, 2008).

Dentro de la misma Sierra Gorda, especificamente en San
Juan Bautista Xichu de Indios, se le dio curso a ciertas acusaciones
de hechiceria en contra de un tal Francisco Andrés, llamado el
“Cristo Viejo”, hacia 1767-1768. Se afirmé que “decia missa, se
fingia Propheta 6 Santo, se bafiaba a menudo, y la agua daba 4
beber por reliquia 4 las Yndias, y que las comulgaba con tortilla”
(Lara, 2007, pp. 168-169). Afios més tarde, en diciembre de 1796,
se encontrd a hombres y mujeres encerrados frente a un altar “con
muchas luces, y cuatro platos en los que habia seis pesos en reales,

33



y abajo del altar una jicara con una hierba desecha en agua, y dos
de los asistentes tocando en unas guitarras”. José Dionisio, indio
duefio de la casa en la villa de San Miguel el Grande, declar6 que
“no sabia para qué se tocaba la musica ni quiénes eran los que
tocaban”, mientras otros declarantes afirmaron que la misica “era
para mover a mis fervor y pedir con mas afliccién”, que “mien-
tras mds tocaran mas se les abriera el corazén a pedir a Dios la
gracia, y perdén”, “para alegrar los corazones”, “para quebrantar
el corazén para llorar” (Lara, 2009, pp. 140-142).

Es en este contexto que aparece en Xichu de Indios Andrés
Martinez, indio que “decia misa” donde “ellos cantan, ellos bai-
lan, ellos lloran y hacen lo que les da la gana”. Incluso, se habla
de un grupo de danzantes bajo la capitania de José Gil Morales,
los cuales “son unos indios del pueblo que se visten de mecos,
y estos se juntan a dar una limosna con la que el que declara
paga una misa” (Lara, 2009, pp. 142-147). Este caso ilustra ya la
articulacién de la musica de guitarras —;concheras?— y la danza
vestidos de chichimecos —aunque tal vez no fuesen étnicamente
pertenecientes a este grupo— dentro de rituales nocturnos. A
estos elementos se suma la ingestién de brebajes con peyote, el
uso de sapos, el bailar con “muiiecos de papel” que bailan solos,
el azotar a las cruces y el adorar la figura de la Santa Muerte,
donde la injerencia tanto de indios como de mulatos demuestra
la sociedad pluricultural de la época.

Pero este no es un caso aislado. Al otro extremo de la in-
tendencia también hubo delaciones de practicas heréticas, como
“una ceremonia de curacién celebrada por un indio en la villa de
San Felipe” en 1761:

Sobre un altar con velas encendidas dia y noche fue puesto el
peyote molido en una copa con agua. Los santos del altar fueron
perfumados con incienso mientras que el enfermo se arrodillaba
ante él. Los alli presentes rezaron el rosario y entonaron el alabado
(himno de alabanza al Santisimo al tiempo de ser colocado en
el sagrario). El enfermo bebi6 una parte del brebaje de peyote,
seguido del curandero y de otros en una especie de comunién.
Entonces el curandero tocé la guitarra y el enfermo danzé con
un arco y flecha en sus manos” (Taylor, 1999, p. 99).

34



Estos elementos dancistico-musicales aparecerdn en movimientos
armados ochenta afios después, como veremos mas adelante. Por
el momento cabe indicar que San Felipe, colindando con San
Luis Potosi y Zacatecas, pertenece a otra zona de frontera, la cual
tuvo otro tipo de colonizacidn, distinta a la provocada por los
caciques otomies en el oriente de la intendencia de Guanajuato.

Estancias de frontera

La zona poniente de Guanajuato tuvo como personaje colonizador
a empresarios espafioles. En 1527 Hernin Cortés concedi6 una
encomienda a Juan de Villasefior y Orozco con repartimiento de
indios en Huango y Purudndiro. Varios afos después, en 1542,
se le otorgaron mercedes precisamente en lo que hoy es la franja
limitrofe entre Guanajuato y los estados de Jalisco y Michoacin,
haciéndolo el estanciero mis importante de la regiéon’. Ademis,
también les fueron otorgadas mercedes a sus hijos, sumando
“veintitrés sitios para cria de ganado y veintiocho caballerias de
tierra en los valles de Pénjamo, Cuerdmaro y Jalpa” (Elias, 2014,
p. 52). Otro aspecto de sus empresas seria la mineria, pues su
hijo, Juan de Villasefior Cervantes (el mozo) fue de los primeros
en denunciar minas de Guanajuato y Comanja hacia 1557 (Elias,
2014, pp. 54-55).

Otro ejemplo importante es el de Juan de Jasso, quien acom-
paiié a Cortés a las Hibueras y anduvo pacificando en California
y Jalisco. Fue corregidor de Yuriria entre 1552 y 1553, recibié
mercedes de tierra en el Valle de los Chichimecas y en el Valle de
Sefiora, donde se fundaria afios después la Villa de Leén, es decir,
sus posesiones se encontraban entre San Felipe, San Miguel y
Leon (Elias, 2014, pp. 58-59), justo al norte de las posesiones de

2 Las poblaciones otorgadas en encomienda fueron Puruandiro, Conguripo,
Guanandacuaro, Acapo o Valle Florido, Ytuato, los Guascatos, Ayo el Grande,
Ayo el Chico, Xalpa, Acambaro, Cherapécuaro, Cherecho, Ménguaro, Lan-
guencién, Sinerteo, Yanzicuaro, Chapatiro, Tangancicuaro, Guandécuaro,
Guandaro, Tirimiquero, Caparuato, Numardn, Mutaro, Pénjamo y Guanima-
ro (Elias, 2014, pp. 50-51).

35



Juan de Villasefior, y al poniente de los pueblos encomendados a
los caciques otomies, donde se observan tres zonas bien definidas.

Al estallar la guerra contra los chichimecas, tanto estancieros
como caciques defendieron sus posiciones, y la Nueva Espafia
fundé presidios a lo largo del camino a Zacatecas y Guanajuato,
quedando las zonas fuera de dicha ruta bajo la organizacién de
los propios estancieros, los cuales promovieron la fundacién de
pueblos que sirvieran de defensa ante los ataques chichimecas. Tales
pueblos eran ajuntamientos de indigenas de distintos origenes y
mulatos libres, o bajo el mando de los encomenderos en otras la-
titudes de la Nueva Espaia. Incluso, dentro de los perseguidos por
la ley, también se daba una conformacién pluricultural:

Para esta época, los indios alzados ya eran cémplices de los es-
clavos cimarrones que vivian huidos en la comarca. Estos vivian
en tierra dspera y de dificil acceso para los espaiioles, al igual que
los mulatos malhechores, por lo que cuando las justicias tratan de
prenderlos “[...] son avysados unos de otros y ansi se retraen y se
rrecojen a los montes q[ue] ay en este muchos y grandes q[ue]
bradas do esconden los hurtos q[ue] hacen” (Elias, 2014, p. 65).

Cabe apuntar que esta zona poniente fue explotada en un primer
momento para cria de ganado —por tratarse de extensos valles
cuando no se podia contar con mucha vaquerada—; al crecer la
poblacién alrededor de las minas de Guanajuato durante el siglo
xvil, cambié de giro al agricola, siendo para el xvi la regiéon
productora mas importante del virreinato. Por otro lado, aunque
las numerosas posesiones de tierras de los primeros estancieros
fueron divididas en las décadas posteriores y cambiaron de
duefio, es evidente que en la regién poniente del actual estado
de Guanajuato, no hubo autoridades ni caciques indigenas durante
la época colonial (Elias, 2014, pp. 93 y ss.).

Para cerrar este capitulo dejaré apuntadas las poblaciones
localizadas a finales del siglo xvi1, en lo que serd el actual estado
de Guanajuato, divididas en partidos donde tuvieron influencia
los tres actores de colonizacién: los dos primeros corresponden
a un tipo de colonizacién estanciera peninsular, una aproximan-
dose al drea de influencia de Juan de Villasefior y otra para las

36



posesiones aproximadas de Juan de Jasso y Pedro Lorenzo de
Castilla. La tercera estard determinada por pertenecer al irea
de influencia otomi, aunque también pueda haber alguna pose-
sién de estancieros espafioles, como es el caso de Juan Infante,
duefio de una estancia en San Juan de la Vega (Elias, 2014, pp.
112-130). Esta tltima 4rea puede ser identificada por los pueblos
de visita del franciscano fray Juan Gonzalez Cordero, mencionado
anteriormente por sus registros de idolatrias.

Dicha regidn fue llamada durante el siglo xvii Provincia de
los Chichimecas, de la cual presento los datos extraidos de los
padrones del obispado de Michoacin, a los cuales pertenecia gran
parte del actual estado de Guanajuato (Cuadro 1).

Acidmbaro
Area de influencia de Salvat%errsil
. San Nicolas
los descendientes de .,
Juan de Villaseior Yoriraptndaro
Piedra Gorda

Pénjamo y Numaran

Irapuato

Area de influencia de Santa Fe de Guanajuato

. Santa Ana

los descendientes
Marfil

de Juan de Jasso y .
Silao

Pedro Lorenzo de . .

Castilla Villa de Ledn
San Francisco del Rincén
Villa de San Felipe
Zalaya
Apaseo

‘ N Villa de Salamanca-Valle de Santiago

Area de colonizacién

otomi Chamacuero
Villa de San Miguel
Pozos del Palmar de Vega

San Luis de la Paz

Cuadro 1. Partidos correspondientes al actual estado de Guanajuato, clasificados
por sus colonizadores en 1680. Elaboracién propia a partir de (Carrillo, 1996,
p. 23 y Elias, 2014, pp. 112-172).

37






Capitulo III

Padrones y conformacion pluriétnica
del Bajio guanajuatense

A continuacién revisaré algunos datos poblacionales del siglo xvi
y XIX para mostrar la conformacién pluricultural a doscientos afios
de la colonizacién europea inicial. Las localidades registradas son
los antecedentes de los nicleos de poblacién consolidados hacia
el siglo x1x y hasta la época actual. Con ello podré argumentar la
presencia de una regién articulada desde el punto de vista econé-
mico, pero con diferencias en sus pricticas culturales y artisticas
producidas por los procesos de colonizacién.

Cifras poblacionales durante el siglo xvin

Si bien hay registros poblacionales anteriores al siglo xv, es cierto
que éstos tienen muchas deficiencias por la falta de equilibrio en
los datos obtenidos, debido principalmente a que la informacién
era enviada por cada representante de ciudad segin sus intereses
y capacidades. Sera el rey Felipe V quien encargue diversas des-
cripciones generales del reino de la Nueva Espafia a mediados
de aquel siglo, alrededor de 1740. El libro donde se encuentran
los registros del actual estado de Guanajuato es el referente al
Obispado de Michoacin, resaltando las jurisdicciones de Celaya,
Salvatierra, Villa de San Miguel el Grande, Villa de Guanajuato,
Villa de Le6n y San Luis de la Paz.

El vecindario de Celaya, y sus haciendas inmediatas, se
componia de dos mil familias “de espafioles, mestizos y mulatos”.
Ademds, en la ciudad habia “republica de indios con gobernador,
alcaldes y regidores, a cuyo gobierno estan sujetas dos mil seis-
cientas y cincuenta familias de la nacién otomi, descendientes de
los chichimecas”. Fuera de ella enumeré ocho pueblos cabecera

39



“que componen republica de indios”, los cuales exponemos a
continuacién (Cuadro 2):

Lugar Espanoles Mestizos Mulatos Indios
Celaya E 2000 familias ! 2650 fam.
Yuriraptindaro : - E - E - | 485 fam.
San’Mlguel ; _ : _ ; _ L 97 fam,
Eménguaro | : : |
Urireo : Algunos L - 907 fam.
San Juan dela 20 familias D 415 fam.
Vega : :

San Mlguel : 20 familias ' 50 fam.
Gerécuaro ' '

San Juan Bapt. - 200 familias i 1325 fam.
Apaceo ' i

San Franc. 30 familias | 690 fam.
Chamacuero ! :

Acdmbaro E 80 familias ! 490 fam.

Cuadro 2. Poblacién de la jurisdiccién de Celaya, 1748. Elaboracién propia a
partir de (Villasefior, 1992, pp. 313-314).

Sumando el nimero de familias, resulta una poblacién mayori-
tariamente indigena frente a las de otras calidades, 7109 familias
de indios por 2350 de espafioles, mestizos y mulatos. La siguiente
jurisdiccién es la de Salvatierra, donde indica que en la cabecera los
indios “hablan el otomi”, pero inteligen el castellano (Cuadro 3).

Lugar Espafioles  Mestizos Mulatos Indios

Salvatierra | 300 familias : 905 fam.

Cuadro 3. Poblacién de la ciudad de Salvatierra, 1748. Elaboracién propia, a
partir de (Villasefior, 1992, pp. 314-315).

40



De la Villa de San Miguel indica haber sido fundada en la an-
tigiiedad por “espafioles y tlaxcaltecas conquistado a los indios
chichimecos”, y subsisten dispersos indios que hablan “el idioma
otomi, y algunos el mexicano”; desafortunadamente, no aclara el
numero de familias indigenas. En cuanto a la Villa de San Felipe
refiere que “es reptiblica de indios con gobernador y alcaldes”,
pero tampoco indica su nimero. Ademads, comenta que hubo
una congregacién llamada Nuestra Sefiora de los Dolores, pero
se segreg6 del curato de San Miguel y tomé por nombre Pueblo
nuevo de los Dolores, sin definir nimero de indios (Cuadro 4).

Lugar Espafioles Mestizos Mulatos Indios
Villa de San Miguel E Pasan de 3000 familias E é?
Villa de San Felipe : 500 familias : é?
Pueblo de los ! 200 familias A
Dolores : :

Cuadro 4. Poblacién de la jurisdiccién de San Miguel el Grande, 1748.
Elaboracién propia, a partir de (Villasefior, 1992, pp. 316-317).

La jurisdiccién de la Villa de Guanajuato es por mucho la mis
poblada, pero no refiere nimero de indios en todos los casos,
sélo indica que en Silao hay “dos vicarios practicos en el idioma
otomi”, en Marfil “un vicario prictico en el idioma tarasco”, al
igual que uno en tarasco en Irapuato (Cuadro 5).

Lugar Espanoles Mestizos Mulatos Indios
Villa de Guanajuato E 5000 familias E é?
Silao : 1500 familias : Algunas
Marfil : 1000 familias : é?
Irapuato E 222 familias 1 1000 fam.

Cuadro 5. Poblacidén de la jurisdiccién de Guanajuato, 1748. Elaboracién
propia, a partir de (Villasefor, 1992, pp. 317-320).

41



No obstante, cabria apuntar algunos datos mas. Resulta interesante
la existencia de un barrio de Mazahuas:

No hay en la ciudad de Guanajuato —se ha dicho- otro barrio que
tenga nombre de indigenas, guamares, guachichiles, guaxabanes,
copucez, entre aquellas naciones que habitaron el territorio, los
llamados chichimecas; tampoco de los indigenas trasladados, no
hay barrio de mexicanos, de tarascos, de otomies, pero si hay
barrio de Mazahuas, y su templo, el del Sefior San José, asiento
del hospital, con otro templo importante [...], el templo del
Sefior del Buen Viaje; hay también en el callejon de Mazahuas
una capilla doméstica donde ha sido arraigado el culto del Ecce
Homo, Sefior que fue rescatado, en tiempo de la persecucién
religiosa, del mineral del Cubo, y llevado a ese lugar donde
“jugaba el diablo” (Lara, 2005, pp. 13-14).

La hipétesis del autor respecto a ello es “que los mexicanos, tarascos
y otomies prevalecieron en tanto nacién con usos y costumbres,
los mazahua se asociaron como ‘castas’, y asi mantuvieron el te-
rritorio designado para ellos”. Dicho barrio se encuentra en una
de las plazuelas céntricas del actual Guanajuato: “la plazuela del
Baratillo tiene el origen del hospital de los Mazahuas en la actual
capilla de San José” (Lara, 2005, p. 14); sin embargo, para el siglo
xviI “la nacién sali6 de la historia documental de Guanajuato”

Al paso de los siglos disminuyeron las poblaciones de los hospi-
tales: en 1730 ya no habia otomies a quienes se les respetara el
derecho de propiedad, su templo formaba parte de las propiedades
entregadas a la Compaiiia de Jests para capilla. Hacia principios
del siglo x1x el Colegio de la Purisima adquirié el hospital de
mexicanos, su templo es hoy el Salén del Consejo Universitario
(Lara, 2005, pp. 35-36).

Con mayores elementos histéricos, volveré a comentar la falta de
datos alrededor de los barrios indigenas de la ciudad de Guanajuato.

En cuanto ala jurisdiccion de la Villa de Leén, menciona que
en su inmediacién estidn dos pueblos de indios, San Francisco del
Cuisillo y San Miguel, los cuales “hablan el idioma tarasco, aunque
raras veces, por ser los mds précticos en el idioma castellano”;

42



para el caso de San Francisco y Purisima habia un “cura clérigo de
los idiomas otomi y tarasco”, y para Pénjamo un “cura clérigo del
idioma tarasco, que es el de los indios que lo habitan, no obstante
de estar todos versados en el castellano” (Cuadro 6).

Lugar Espanoles = Mestizos Mulatos  Indios

Leén | 521 familias | 471 familias | 196 familias | 183
' ' ' ' fam.

San Francisco i 279 familias i 3 familias i 3 familias i 335
del Rincén ' ' ' ' fam.
Purisima i i i i 08
Concepcién | ' ' ' fam.
San Pedro i 414 familias i 84 familias i 3 familias i -
Piedra Gorda ! ' ' :
San Fco. : 98 familias : 97 familias : 70 familias : 58 fam.
[Pénjamo] : : : :

Cuadro 6. Poblacién de la jurisdiccién de Ledn, 1748. Elaboracién propia, a
partir de (Villasefior, 1992, pp. 320-321).

Aqui, junto con la descripcién de Celaya, se tienen datos comple-
tos de indios, ademds de estar diferenciados los datos de familias
de espanoles, mestizos y mulatos, dando por resultado total
de la jurisdiccién: 1312 familias de espafioles, 655 de mestizos,
272 mulatos y 784 familias de indios. Cabe mencionar que
San Pedro Piedra Gorda, actual Ciudad Manuel Doblado no
tiene registro de indios pues se indica como congregacién
de espafioles “establecida de sesenta afios a esta parte”, es decir,
fundada alrededor de la década de 1680, muchos afios posterior
a la primera fase de colonizacién estanciera.

Por dltimo, la jurisdiccién de San Luis de la Paz comprendia
el Colegio de la Compaiiia de Jests y su vecindario, con “indios
pames, que frecuentan las entradas en este territorio”, mientras
en el vecindario hay “gobernador y oficiales que componen su
republica; hablan el idioma otomi”. Es decir, habia una “republica”
otomi en el pueblo, con gobernador y oficiales, mientras a las

43



afueras se encontraban los indios pames, quienes eran atendidos
por los jesuitas (Cuadro 7).

Lugar Espafoles  Mestizos Mulatos Indios

San Luis de la Paz E 42 familias E 68 familias E 614 fam.
Palmar de Vega i 15 familias ! 36 familias i 32 fam.
[Pozos] ' ' '

Sn: Fc,o ~de A.de i 36 familias ! 92 familias i 43 fam.
Tzicha ' ' :

Real de Targea : 130 familias : -
Sar.l J uan Bapt. i 4 familias 9 familias ¢ - 539 fam.
Tzicha ! i 1 1

Sto. Tomas Tierra : B : 593 fam.

Blanca

Cuadro 7. Poblacién de la jurisdiccién de San Luis de la Paz, 1748. Elaboracién
propia, a partir de (Villasefior, 1992, pp. 321-322).

Es importante resaltar que Tierra Blanca fue una poblacién to-
talmente indigena, y que el poblado de San Juan Bautista Xicha
—actual Victoria- no tuvo familias mulatas y si un gran nimero
de indios; Peter Gerhard afirma que habia “unos pocos chichi-
mecas en el este de Sich®”, y que la poblacién indigena estaba
concentrada en sus dependencias: Santo Domingo de Tierra
Blanca, La Sieneguilla o Nuestra Sefiora de Guadalupe, y Santa
Catarina Martir (Gerhard, 1986, pp. 239-240). Al contrario, en
el Real de Atargea no se registraron indios.

También es significativo que el Real de Xichi tuviera gran
cantidad de familias mestizas y mulatas en comparacién con las
indigenas. El alto nimero de indigenas en Tierra Blanca se com-
prende por ser “republica de indios con gobernador”; no obstante,
lo cierto es que existe diversidad étnica en toda la alcaldia, atin sin
tener datos de a qué etnias pertenecian los indios contabilizados.

Para sintetizar los registros, las jurisdicciones de Celaya y
Salvatierra —donde se ofrecieron datos del niimero de familias
de indios—, el porcentaje de ellas corresponde a 30%, del total de

44



habitantes. Si bien en el caso de la ciudad de Celaya se menciona
que la reptblica de indios es de lengua otomi, en la jurisdiccién
hubo indios de diversas etnias, como lo registré Ciudad Real en
el temprano 1586; para el caso especifico de Celaya menciond que
“en su comarca hay mis de ochenta espaiioles y unos pocos de
indios de diferentes naciones y lengua, porque unos son mexi-
canos, otros otomies, otros tarascos, otros matzahuas y otros
chichimecas pamies”, por lo cual puede quedar identificado el
origen étnico antiguo de los indios que vivian en la jurisdiccién
de Celaya en el siglo xviL.

Asimismo, se registr6 que Tarandacuao es poblacién tarasca,
mientras Acimbaro y su guardiania “son de indios tarascos y
otomies, la mitad de unos y la mitad de otros”, que combatian
con chichimecas (Ciudad Real, 1993 t. 11, p. 69).} A su vez, Ciudad
Real afirmé que el convento de Apaceo tiene a su cargo “algunos
indios otomies, tarascos y mexicanos, y nueve o diez espafioles”
(Ciudad Real, 1993 t. II, p. 75). Esta pluriculturalidad también
se ve reflejada en las lenguas que tuvo que aprender Gonzilez
Cordero para evangelizar y perseguir la doctrina en la década de
1630 en los poblados alrededor del rio Laja ya referidos.

El caso de la Villa de Ledn es contrario al de Celaya y
Salvatierra para mediados del siglo xvii, pues aqui hubo 784
familias de indios, 1312 familias de espafioles y 927 familias de
mestizos y mulatos, siendo cifras bastante proporcionales com-
paradas con las del oriente de Guanajuato. Las otras dos villas,
de Guanajuato y de San Miguel, no registraron el nimero de
familias de indios, seguramente por buscar identificarse ante la

3 Dejo aqui una referencia a danzas en Acimbaro donde se exponen practicas
laborales de la época, aunque no sean los casos a estudiar aqui:

Tenian los indios hechas muchas ramadas y arcos, y entre éstas habia mas de
veinte muy grandes, y en lo alto cada una estaba hecho un altar, y junto al altar
mucha musica de trompetas. Hubo chichimecas contrahechos y muchos bailes
y danzas, y especial una de herreros que, muy de propésito, habian llevado
unos fuelles grandes al patio del convento donde tenian asentada su fragua
con todo su aderezo, y al son de un tamboril estaban martillando y labrando
hierro muy despacio; los canteros asi mesmo estaban al son de otro danzando
y labrando una piedra (Ciudad Real, 1993 t. 11, pp. 68-69).

45



Corona como congregaciones de espafioles cuando en realidad
no lo eran, segtn la reflexién de Tovar Rangel (2002, p. 148). La
justificacion local aparece una década después en otra solicitud
de informacién del obispado por parte de la Villa de Guanajuato:
“no se puede acertivo hacer computo del niimero de personas que
hay en pésta ciudad y sus contornos por la numerosidad de gente
vaga foranea” (Gonzilez, 1985, p. 309). La misma justificaciéon
ofrecen en Silao: “porque con la ocasién de ser dichos indios
vagos, sin sujeccién a pueblos y con la cercania de cinco leguas,
que solo distan las minas de la ciudad de Guanajuato, como se
pasan a trabajar en ellas, no se puede conseguir padrén con ni-
mero fijo de sus feligreses” (Gonzélez, 1985, pp. 296-297). Mis
adelante expondré la razén econémica de no considerarlos por
parte de la autoridad civil.

Por dltimo, Ciudad Real mencioné que “Xichi es un pueblo
pequefio de indios otomies” que se defendieron de “los chichi-
mecas de guerra” (1993 t. 1 p. 138), por lo cual, los indios pames
fueron atendidos por la Orden jesuita a las afueras de San Luis de
la Paz. Al parecer, hubo conflictos entre estos dos grupos étnicos,
ocasionados precisamente por la colonizacién.

Existe otro registro de 1765 en el Obispado de Michoacin,
el cual no tiene informacién homogénea para cada jurisdiccion,
por lo cual sélo mencionaré que del curato de Acimbaro cinco
poblaciones estin habitadas por indios otomies y sélo una por
tarascos (Gonzalez, 1985, pp. 101-106). Y en cuanto a datos espe-
cificos de tipo de poblacién, sélo se exponen los pueblos sujetos a
los curatos de Celaya —por familias— (Cuadro 8), y de Guanajuato
y San Luis de la Paz por habitantes (Cuadro 9).

Lugar Esparioles ﬁtlsi:(z)cs)sy Indios
Celaya : 1132 familias ! 2446 familias
Rincén ! 7 familias ! 72 familias | 364 familias
San Miguel Otopam ! 39 familias | 38 familias | 392 familias
Santa Cruz ! 48 familias | 111 familias | 1053 familias

46



Mulatos y

Lugar Espanoles mestizos Indios
Chamaquero 154 familias | 23 familias | 2020 familias
Apaseo 97 familias | 89 familias | 968 familias
Neutla 15 familias | 13 familias | 550 familias

Amoles [Cortazar]

86 familias

29 familias

1872 familias

San Juan de la Vega

46 familias

19 familias

483 familias

Cuadro 8. Poblacién de los curatos de Celaya, 1765. Elaboracién propia, a
partir de (Gonzalez, 1985, p. 307).

Aqui cabe destacar atin el crecido nimero de indios, mientras en
otros curatos no alcanzan tales proporciones y se menciona que

se trata de indios ladinos ya en el idioma castellano, mostrando

un mestizaje mayor.
Lugar Espaiioles Mulat‘os y Indios
mestizos

Guanajuato | 5012hab. ! 19020hab. ! 1710 hab.
Marfil ! 400hab. ! 1800hab. ! 3626 hab.
RealdeSanta 1 »gp b | 575hab. | 750 hab.
Ana 1 \ .

San Luis de la E E E 5752 hab., mas
Paz E 1023 hab. E 1369 hab. ' 311 chichimecas
Real de los I I I

Pozos Palmar de 183 hab. L4 hab. | 829 hab.

Vega

Cuadro 9. Habitantes de los curatos de Guanajuato y San Luis de la Paz, 1765.
Elaboracién propia, a partir de (Gonzélez, 1985, pp. 309, 312).

Aqui contrastan los nimeros para el curato de Guanajuato donde
destaca el alto nimero de mulatos y demads gente de color quebrado
—seguramente empleado en las minas—, y los datos de San Luis
de la Paz con un mayor nimero de poblacién indigena. Resulta

47



significativo que se aporte una cifra especifica para los chichime-
cas, perteneciente a la misién. Este tltimo curato, y el de Celaya
tendrian las poblaciones con mayor tradicién indigena, princi-
palmente otomi, sin embargo, San Miguel el Grande y Dolores
también tuvieron fuerte herencia otomi aunque no hayan aportado
datos concretos de ello. Para 1781 el curato de Leén sorprende
por el alto nimero de poblacién indigena (Cuadro 10).

Lugar Gentederazén Indios  Otras castas
Villa de Leén ! 1,585 D378 1 3,544
Pueblo de San Miguel : : 1,386 :
1d del Coecillo E E 2,472 E
Haciendas del curato | 1,619 2,109 ! 5482
Total ! 3,204 L6345 1 9,026

Cuadro 10. Poblacién del curato de Leén (Romero, 1862, p. 190).

Y hacia 1795 se informa que en San Luis de la Paz, ademds de
chichimecas, habitan en tierra adentro algunos “Pamies, que son
como los otomies de por alld”, con un idioma dificil “porque en
treinta vecinos suele haber cuatro o cinco lenguas distintas”, de las
cuales inicamente se menciona la guaxabana. Ademas se informa
que se les ensefia canto a los nifios, lo cual les gusta mucho a los
padres (Romero, 1862, pp. 235-236).

Resistencia indigena en la época independiente

Para 1860 el obispado de Michoacin volvi a requerir datos estadis-
ticos, anunciando que el estado de Guanajuato estaba conformado
por cinco departamentos: Guanajuato, Ledn, Celaya, Allende y
Sierra Gorda, ya sin ofrecer cifras de castas, pero ello no indica
que hayan desaparecido o se hayan mestizado totalmente. Como
es de esperarse, es en los departamentos de Celaya y San Luis de
la Paz donde se ubican los ltimos pueblos de indios —previo a la
intervencién francesa—; pero aqui si hay datos generales sobre

48



los indigenas de San Miguel, ya de Allende, donde “una tercera
parte hablan el idioma otomite”; Dolores Hidalgo, donde la “raza
indigena, que habla el Otomi, forma poco mis de la mitad”; y San
Felipe, donde “tres cuartas partes son de raza blanca 6 mestiza,
y el resto de indios que hablan el idioma castellano” (Romero,
1862, pp. 204, 206, 209).

En el municipio de Celaya habia “cinco pueblos auxiliares de
indios otomites que son San Juan de la Vega, Rincén de Tamayo,
Amoles [Cortazar], Huaje y San Miguel Octopan”. De Neutla
su poblacién es de “indios otomites”. Apaseo estd formado "la
mayor parte de indios tarascos y otomites”. Chamacuero estd
formado “la mayor parte de indios otomites que comprenden el
idioma castellano”. En el curato de Yuriria “la mitad de habitantes
pertenecen 4 las razas espafiola y mista y el resto 4 la indigena”.
Y Acdmbaro estd habitado por “indios tarascos y otomites: dos
quintas partes son de raza europea y mista” (Romero, 1862, pp.
215, 219-221, 223, 228, 234).

Por su parte, en Xichd un vicario “debe saber el idioma
otomite”, mientras la poblacién de Pozos o Palmar de Vega estd
integrada por “indios otomites en su mayor parte: hay algunos
pames, y poca gente de raza espafiola”. De Xicht el Grande (el
mineral) y Atargea no menciona el nimero de habitantes ni la
conformacién étnica; en cambio, de Xicha de Indios (San Juan
Bautista [Victoria]) afirma que “nueve décimas partes son indios,
y el resto de raza mista. [...] El idioma de estos indios es el otomi:
algunos que se avecindaron en la misién de Arnedo hablan el
Pame” (Romero, 1862, pp. 237-239).

Otras localidades con presencia indigena fueron Pénxamo,
con “una tercera parte de raza indigena”, sin determinar cual; y
en San Francisco del Rincén se menciona “una capilla miserable
de los indios”. Unicamente en el Departamento de Guanajuato
“existen pocos indios”, pues los habitantes son “casi todos de
raza mista y espaiioles: el nimero de indios es insignificante y
todos hablan espafiol”; excepto Salamanca, pues “la mayor parte
de ella es de indios otomites” (Romero, 1862, pp. 194, 198, 158,
171,177, 182).

49



Para exponer el problema de fondo en las representaciones
dancisticas actuales de Guanajuato serd fundamental plantear
un caso de movilizacién indigena, aunque pueda considerarse
minimo o tangencial. Este puede considerarse una extensién de
los tumultos indigenas en la Sierra Gorda durante el siglo xvi
por parte de los jonaces (Galaviz, 1971, pp. 16-31).*

Hacia 1862 Casas Viejas (San José Iturbide) era una entrada
a la Sierra Gorda que se encontraba en “terrenos de la antigua
hacienda del Capulin que pertenecié al mayorazgo de Guerrero
y Villaseca” (Romero, 1862, p. 239). Dicho mayorazgo se puede
rastrear desde la merced dada a Garcia de Mordn en 1544, en lo
que hoy es Dolores Hidalgo, el cual casé a su tinica hija y heredera
con Alonso de Villaseca (Ruiz, 2004, pp. 167-192). No expondré
las vicisitudes alrededor de la consolidacién del mayorazgo, sino
s6lo del “avecindamiento de comunidades de campesinos indigenas
que formaron diversos ranchos al interior de las haciendas, o bien
alrededor de sus cascos” (Ruiz, 2004, pp. 199-200).

El Llanito y Cruz del Palmar, ambas reconocidas en la
actualidad por ser importantes lugares de devocién para los
danzantes concheros del Rio Laja, fueron comunidades otomies.
Ambas congregaciones se formaron a partir de migraciones de la
antigua region otomi a la zona del Rio Laja para trabajar en las
haciendas; con el paso del tiempo construyeron su capilla y sus
casas. Ambas buscaron tener reconocimiento legal a través del
litigio pues los duefios de la tierra se negaban a referir su exis-
tencia, ya que “su elevacioén a la categoria de pueblo dependia de
instancias virreinales, quienes al concederlo reconocian de facto
la presencia y derechos de una republica de indios” (Ruiz, 2004,
p- 200). Por ello las comunidades nombraban representantes para
demostrar su antigiiedad, nimero e infraestructura material para
ser tomados por pueblos y poseer la tierra donde vivian.

4 El término jonaz aparece hasta el siglo xvii, sin tener claro si pertenecian
a alguna nacién descrita por Guillermo Santa Maria en el siglo xv1, o a otra
diferente. Me parece que pudieron ser un grupo pame belicoso, pues los jo-
naces tenian como “lugar predilecto” el Cerro Prieto (Galaviz, 1971, pp. 6-9),
lugar en el cual Fray Juan Guadalupe Soriano describié practicas idolatricas
por parte de pames hacia 1767, ya referido arriba.

50



Al ser un pueblo, se les daba un cierto nimero de varas
de terreno util, y garantizaba “entradas, salidas, pastos, aguajes,
abrevaderos, tierras de repartimiento y ejido para el tributo real”,
y si contaban con capilla, se debia designar un “vicario de pie
fijo. En pocas palabras, acceder a la peticién implicaba “formali-
zar Republica” (Ruiz, 2004, p. 201). Por ello es que los datos de
poblacién que informaban las autoridades civiles no muestran
la realidad de los asentamientos y, definitivamente, provoco el
descontento entre los indigenas que se veian impedidos de tener
bienes inmuebles, a favor de la consolidacién de grandes latifun-
dios, como lo era el mayorazgo Guerrero Villaseca.

La oposicién a que fueran duefios de tierras se ejemplifica en
la opinidn del cura beneficiado de San Miguel, quien informé
en 1796 que los indios de Cruz del Palmar eran “gente abatida, en-
tregada al ocio, amante de la inquietud e indémita”™:

Agregé que sus casas eran de paja o majada; que no contaban
con iglesia y ornamentos adecuados; que mentian al decir que el
rio que los separaba en su camino a San Miguel fuera peligroso;
que no tenian montes para sus necesidades [...]; que los indios
ocupaban tierras del mariscal de Castilla en calidad de cuadrillas y
colonos, es decir, como arranchados, nunca como congregacion;
que los indios deseaban lograr libertad y arbitrios para armar
sus mitotes o nescuitiles; que “[...] no prometen aplicacién a
los cristianos principios, y antes bien conspiran al fomento de
sus particulares intereses y perjuicio de los hacendados” (Ruiz,
2004, pp. 201-202).

En cambio, el representante de los indios de Cruz del Palmar negd
los argumentos del cura, y el fiscal protector de indios afirmé que:

los indios han padecido graves inconvenientes y latrocinios cada
que van a la cabecera parroquial, adem4s de que antafio habian
sido sujetos a servidumbre obligada, por parte de mineros y
hacendados, para el trabajo en minas, y padecido [...] exceso
muy repetido de encerrarlos en las tiapisqueras 6 carceles que
tenian formadas a imitacién de trojes, para el efecto de cargarlos
de prisiones, ponerlos en el cepo y castigarlos con la pena de

51



azotes, medida a la voluntad de los mismos hacendados (Ruiz,
2004, p. 202).

Tales discursos son el reflejo de los tumultos provocados por las
reformas borbénicas alrededor de la tenencia de la tierra (Castro,
1996, pp. 148-160). El acaparamiento de ellas se puede ejemplificar
con Agustin Guerrero quien poseia “haciendas, estancias, sitios y
caballerias de tierra que tenia y poseia en Las Chichimecas, con
todos los ganados mayores y menores, casas, corrales y demas
caballerias de tierra, estancias, labores, minas y partes de minas
que tenia en términos de Guanajuato”, segiin un testamento de
sucesion, ademads de otras propiedades en las regiones de Pachuca,
Panuco, Toluca, Ixmiquilpan, Alvarado, Zacatecas y ciudad de
México (Ruiz, 2004, pp. 177-178).

Después de la revolucién de independencia, hacia 1840, hubo
levantamientos armados en las haciendas de Charcas, El Capulin,
El Salitre y Palmillas (hoy San José Iturbide), donde continuaban
las descalificaciones de finales de la época colonial: en carta de un
exgobernador del estado se culpa a los habitantes, “de vivir en la
ociosidad y sin trabajo, inclinados puramente al robo de que han
vivido muchos afios; el vicio de la embriaguez que los domina y
los pone fuera de los principios de la razén y de la justicia; y por
ultimo la tendencia a no reconocer autoridad alguna y viven como
en estado de naturaleza”; en cambio, un general envié informe al
Gobierno de Guanajuato considerando lo siguiente:

La avaricia criminal de algunos propietarios los precipitaron a
la insurreccién porque sacrificaban en su trabajo a estos mise-
rables. La costumbre de rayar que hay en algunas haciendas por
medio de boletas que se amortizaban en una tienda del mismo
duefio causa que el sirviente nunca lo sea del fruto de su trabajo
(Pérez, 1988, pp. 196-199).

Por su parte, el hacendado Juan Frias se negé a que los domini-
cos fundaran una “en el rancho de Cieneguilla, Guanajuato”, y
se quejé de que las misiones de San Miguel de Palmas y Santa
Rosa de las minas de Xichu se encontraban en sus propiedades,
alo que un misionero argumenté en su contra: “no se hartan de

52



ser duefios de haciendas”. Lo mismo sucedié con las haciendas
de Ortega y Manzanares, apropiandose de tierras de la Misién
de Chichimecas (Uzeta, 2004a, pp. 70-71).

Ademds, hubo sublevaciones comuneras en Querétaro y
Guanajuato en contra de las reformas liberales de 1833 al grito de
Religion y Fueros, ya que prohibian expresiones religiosas populares
como las procesiones y las danzas (Urbina, 2013, p. 5). Asimismo,
durante la Intervencién Francesa también se prohibieron ritos y
danzas religiosas. En San Luis de la Paz, en septiembre de 1865,
se justificé la espantosa miseria del lugar de la siguiente manera:

La autoridad del lugar parece tomar empefio en ocasionarla,
planteando escuelas de danza y haciendo exhibiciones de idolos
[...]. Las mas de las veces no se ven en las calles sino mojigangas
que estorban el paso. El tiempo y el dinero que el indio gasta asi
sin provecho alguno, lo emplearia con mds razén en cultivar la
tierra (apud. Preciado, 2007, p. 132).

La Junta Protectora de las Clases Menesterosas dictaminé que se
dejaran de realizar ciertas costumbres “contrarias a la civilizacién
actual”, entre las cuales las danzas ofendian a la moral y eran
gravosas para ello, ya que para representarlas usaban trajes que
“ademis de ridiculos eran costosos” (apud. Preciado, 2007, p. 132).

Es asi que los “religioneros” estuvieron activos en 1868 en la
Sierra Gorda queretana y, tiempo después, en 1875, volvieron a
levantarse en armas, principalmente en Michoacin, Guanajuato
y Jalisco. Al afio siguiente se unieron a las fuerzas de Porfirio
Diaz bajo el Plan de Tuxtepec, al grito de “jviva la religién!” Otra
faccién tuvo su origen en las guerrillas juaristas durante la guerra
de Reforma y tiempo después formaron parte de las fuerzas an-
tiimperialistas contra Maximiliano, y que, al igual que el grupo
religionero, apoyarian a las fuerzas tuxtepecanas porfiristas, para
crear en 1877 la organizacion Fuerzas Defensoras de la Soberania o
Los Pueblos Bandera. Aunque con antecedentes contradictorios,
ambos grupos armados se unieron a partir de 1876 para defender
las tierras comunales, credndose la organizacién Los Pueblos Unidos
(Urbina, 2013, pp. 5-6).

53



La unidad de tales grupos se originé por el despojo de tierras
por parte de los hacendados, quienes se las apropiaron por la
fuerza o a través de “ventas simuladas, realizadas por personas
ilegitimas o apoderados”.

También los comisionados del repartimiento de tierras, teniendo
a su favor la ley del 25 de junio de 1856, se apropiaron por via
de la adjudicacién la mayor parte de las tierras. [...] Asi, algu-
nos caserios de haciendas o “ranchos” demandaban haber sido
originalmente pueblos de indios, devorados por las haciendas”
(2013, p. 6).

Lo anterior implica una relacién directa con las viejas demandas
de formar pueblos y detener el despojo de tierras desde por lo
menos dos siglos atras. En enero de 1876 se reunieron un grupo de
representantes indigenas en la capilla o “calvarito” de la Santisima
Cruz, bajo el resguardo de la familia Patldn, ubicado en el vol-
can de Palo Huérfano,® contiguo a San Miguel de Allende y al
Puerto de los Barbaros o de Calderén, siendo este tltimo otro
de los puntos mis importantes de peregrinacién y danza en la
actualidad. A ella asistieron representantes indigenas de los alre-
dedores de las ciudades de Guanajuato y San Miguel de Allende
al mando militar de Pablo Mandujano,® nativo de San Miguel
Octopan, municipio de Celaya, Guanajuato, quien fue miembro
de una capitania de danzas y de las fuerzas liberales desde 1856,
asi como Esteban Martinez Coronado, arrimado del Mineral de
Marfil. Ambos formaban parte de las Fuerzas Defensoras de la
Soberania (Urbina, 2013, p. 6).

Ellos esperaban con su movimiento expulsar a los “espa-
fioles” debido al despojo de tierras ya que éstas les pertenecian

5 Actualmente se le conoce como Los Picachos, ubicado entre Comonfort y
San Miguel de Allende, no tan lejos de San José Iturbide (Pérez, 1996, pp.
174-183).

6 Las poblaciones mencionadas fueron: San José de los Llanos Burras, Santa
Teresa de Jests, San Miguel de los Naranjos y Caleras, haciendas aledanas a
la ciudad de Guanajuato; y de San Miguel de Allende, Santa Catarina de las
Cuevas (Urbina, 2012, p. 78).

54



como “Republica por ser de los Chichimecas y no de otros”.
Es de resaltar la referencia a ser republica de chichimecas, tér-
mino usado durante la época colonial, pues era en ese contexto
histérico donde se exponia claramente su nocién de critica,
dado que se concebian en la misma situacién precaria anterior
a la independencia. Por ello solicitaron al presidente Lerdo de
Tejada les “pusiera en posecién de sus pueblos y terrenos que se
han adjudicado los espafioles” (apud. Urbina, 2013, pp. 6-7). En
este sentido, la lucha politica estuvo sustentada en las relaciones
comunitarias indigenas previas y su interpretacién basada en el
pasado colonial, como lo muestra Seferino Ramirez al invitar al
capitin de danza de Guanajuato, Trinidad Ramirez:

podemos ;contar con Ud. en compania de todos los Sres.
Capitanes que fueren de su mayor agrado y de mayor confianza
a Ud.? Puede contestar lo siguiente si? O no?; como primer
Estandarte de la Corte Principal de Guanajuato, si se presta
boluntariamente para defender nuestra Patria nuestro derecho
que nos conbiene por la soberana Reina de los Angeles Maria
Santisima de Guadalupe de América [...] como responsable 4
todos Ud. podré conquistar 4 los de mayor secreto que Ud. confie
y como primer Capitidn Ud. sabrd quiénes son de su confianza
y cuéles no? (apud. Urbina, 2013, pp. 7-8).

Su causa estd en sumar adeptos: “El mapa de este pueblo del Valle
de Santiago, tiene sinco leguas en cuadro, por lo que es la parte de
la Jurisdiccién del pueblo, por lo que es la parte de las conquistas”.
Pero la sublevacién no se llevé a cabo con este programa, pues
cuatro meses después defendieron el Plan de Tuxtepec, en espera
de “premiar 4 los que trabajaron en la revolucién, pagdndoles sus
sueldos integros con terrenos 6 fincas urbanas Nacionales”; pero
no fue asi. Una vez que Porfirio Diaz se hizo del poder, no fueron
cumplidas sus demandas. Por ello se redacté después un docu-
mento recordando los objetivos de la Federacién de los Pueblos
Bandera, donde aparecen los siguientes personajes:

Antonio Guevara, un octogenario y comerciante ambulante de
manta corriente, que proveia a comunidades ubicadas al norte

55



de la ciudad de Querétaro de cohetes y velas para sus fiestas
patronales y que recaudaba aportaciones para la celebracién del
culto a la Santa Cruz, del 3 de mayo. Ademis, representaba a la
comunidad de San Francisco Buenavista, para entonces desapare-
cida pues sus habitantes fueron expulsados de sus casas, asentadas
en la hacienda de Buenavista, propiedad de Manuel Legarreta.
[...] Este documento fue firmado por el general Mandujano y
representantes de varias comunidades, como José Maria Godino,
de San Miguel Ixtla, y Anselmo de la Cruz, de Baltierrallas,
Guanajuato, y asimismo capitan de danza (Urbina, 2012, p. 82).

En marzo de 1877 se reunieron en la “Sagrada y nueva conquista,
del Valle de Santiago Nuevo Méjico” 18 alféreces y capitanes de
las Hermandades Chichimecas de Arco y Flecha de varias comu-
nidades de Guanajuato y de Querétaro para exigir “se entregue lo
ageno 4 su Primer duefio”. Los firmantes fueron Cayetano Diaz,
de Valle de Santiago; Antonio Mendoza, de Salamanca; Rosalio
Lépez, de San Miguel el Grande; Susano Judrez, de San Miguel
Uriangato; y Romualdo Cruz, de San Mateo Atécuaro, por el
estado de Guanajuato. De Querétaro aparecen Justo Almanso,
de San Juan del Rio; y Florencio Sinchez, Capitin General de
la Hermandad de la Santisima Cruz de los Milagros de Santiago
de Querétaro, quienes exigian libertad de culto externo —fiestas,
procesiones, danzas, ademds del culto interno a través de las vela-
ciones—, su derecho al libre transito, no pagar jornales en vales de la
tienda de raya, el reconocimiento de sus fundos legales o su suelo,
y una indemnizacién a los despojados (Urbina, 2012, p. 83-84).

Meses después el capitin general Florencio Sinchez y
el capitdn de la Hermandad del Barrio del Espiritu Santo y
del Senior de la Piedad de Santiago de Querétaro, Damasio
Gonzilez, expusieron al presidente Diaz una solicitud para que
fuese permitida su danza:

los Naturales casiques principales y los fietos y bisiietos y tata-
rafietos demas los yjos de nuestros padres antecedente de los
primimeros posiadores chichimecos de la Santa Cruz de los
Milagros nos presentamos con el mas debido Respeto ante sus
plantas de su buecelencia de ausia de ampararnos con hunna

56



superior orden y para que nos sirba de Resguardo de nuestra
conquista de arcos y flechas de nuestra danza de arco y flechas sin
que algunna Autorida nos otorben ni alguna persona nos Enpida
Mi costumbre de nuestra conquista de la Cruz de Santiago de
Querétaro pues declaramos que lla emos dado la fuerza y con la
bida y sangre y para defender la bandera del C. presidente Dn.
Porfirio dias (Urbina, 2013, p. 9).

Aqui se muestra didfanamente una continuidad histdrica en los
dmbitos politicos y culturales en tanto se mantiene una relacién
profunda entre las luchas agrarias y la tradicion de danzas guerreras
otopames, formadas en la diversidad étnica de la zona, donde se
mezclan practicas prehispanicas con la tradicion catélica popular.
Es precisamente en esta época cuando la danza migra a la Ciudad
de México, seguramente huyendo de la represién ejercida por el
gobierno de Porfirio Diaz frente a cualquier agrupacién catélica
con recursos propios en zonas con reivindicaciones politicas,
principalmente agrarias.

Gabriel Moedano registré que en 1814 Ignacio Teodoro
Sanchez reclamé “sus derechos como descendiente de los otomies
cristianizados de Xilotepec”, siendo el promotor de la reorgani-
zacién de la Hermandad de la Santa Cuenta hacia 1838, segiin
destaca un documento (Moedano, 1972), refiriéndose a la cuenta
de los antiguos capitanes de danza durante cada velacién, quienes
actualmente se conciben como parte de las dnimas fundadoras
de los cuatro vientos.

Dos décadas después se document6 dicha danza en la Cafiada
de Querétaro con las caracteristicas actuales, como transcribié
Guillermo Prieto en sus Viajes de orden suprema:

En todas las funciones titulares de los pueblos y en algunas iglesias
particulares, tienen obligacién de presentarse bandadas de indios
vestidos caprichosamente con penachos de plumas, rosarios
largos y numerosos de patoles 6 colorines, carcax al hombro &c.,
para danzar al frente de los palacios municipales 6 las iglesias,
al son de unas guitarras formadas con la concha del armadillo,
y al derredor de una enorme bandera cubierta de pinturas y
llena de remiendos, que ha perdido el color primitivo por su

57



edad avanzada y la intemperie. Se cree, y la tradicién confirma,
que esa bandera es de los tiempos del célebre D. Fernando de
Tapia, cacique de Huichdpan, y el mas celoso colaborador de los
conquistadores de Querétaro.

En los ensayos de esta farsa bailable, gastan dias y se-
manas enteras, haciendo largas peregrinaciones en semejante
traje, como son por ejemplo de San Miguel Allende 4 Dolores
Hidalgo, y de estos puntos 4 Chalma 6 lugares mds remotos,
para practicar al frente de las iglesias sus danzas caprichosas, ya
para colocar delante de los altares el suchil gracioso, (ramillete
formado del aromatico cempastchil de diversos colores con el
que forman diferentes figuras) ya para plantar al frente de los
templos en dos vigas perpendiculares y clavadas en tierra un
enorme chimal, especie de frontispicio de quince, veinte y mas
varas de altura, y de tres 4 cuatro de ancho, en el que sobre un
armazon de vigas y de latas, forman con la vistosa y consistente
cucharilla, multitud de figuras caprichosas que no carecen de
gracia y que adornan también para hacerla aun mas vistosa,
con las flores del cempastchil, con chicharo aromitico, alelies
y jazmines, variando los matices del modo mas simétrico y
agradable (Prieto, 1857, pp. 198-199).

Tal narracién describe el espacio de la danza, la ejecucién indigena,
algunos elementos de la parafernalia, el instrumento musical que
les da nombre, el uso del estandarte, la relacién con los caciques

otomies del siglo xvi, los territorios de peregrinacién, la elabo-
racién de stchiles y chimales y sus materiales de elaboracidn,
previo a 1853. Todos estos elementos sustentan el matiz politico
de apropiacidn territorial a partir de las practicas dancisticas y su
relacién con una identidad guerrera chichimeca. Moedano indica:

58

De acuerdo con los informes proporcionados por Don Ignacio
Gutiérrez, General de la Danza Chichimeca de la Gran
Tenochtitlan, ya fallecido, la “Hermandad de la Santa Cuenta”
fue introducida en la ciudad de México en el afio 1876, por su
padre, Don Jesus Gutiérrez, originario de San Miguel de Allende,
con un estandarte otorgado por Don Jestus Morales, en aquel
entonces general de la citada poblacién. Atn existen resto[s] de
dicho estandarte y se le conoce entre los grupos de la ciudad de
México como la “reliquia general”. Se dice que originalmente



todos reconocian como jefe al heredero de “la reliquia”, pero poco
a poco, conforme fue aumentando el nimero de miembros, el
faccionalismo (que ya existia en el Bajio) hizo su aparicién en
la ciudad de México (Moedano, 1972).

Es probable que parte de dichos faccionalismos en el Bajio
surgieran precisamente en la época de la proclamacién del
Plan de Tuxtepec (enero de 1876) —el cual tuvo apoyo en los
Altos de Jalisco-, ante la disyuntiva de seguir a Porfirio Diaz
o a Lerdo de Tejada. Es en este contexto que la danza migra al
centro del pais.

Un afo después de la llegada de la hermandad de danzantes
a la ciudad de México, en junio de 1877, dieciocho mil perso-
nas apoyaron a los representantes de comunidades indigenas
de Guanajuato, Querétaro, Hidalgo y México para presentar
ante el Congreso Nacional el documento titulado La Defensa
del Derecho Territorial Patrio, al cual no se le dio respuesta,
todo lo contrario, hubo represalias de parte de los hacenda-
dos, como sucedié en Santa Catarina de las Cuevas, Sauceda
de los Chichimecas, Espiritu Santo de la Calera, Santuario de
Atotonilco, Cieneguita y Santa Ana de la Sierra. En Santa Catarina
fueron apresados 42 indigenas y hubo asesinatos por la fuerza
publica sostenida por los hacendados, “pareciendo el Gobierno
del Estado mas bien Gobierno de ricos y no de la mayoria de los
pueblos”. En noviembre de 1877 retomaron su plan de “Guerra
de Conquista” con direccién a la Sierra de Santa Cruz de los
Altares. Desde el Santuario Jests de Nazareno de Atotonilco’
se organizaron los pueblos de Guerrero, Cieneguita, Bandu,
San Francisco Chamacuero, Tequisquiapan y otros ranchos,
sumdndose la amplia red de “mayordomos de arco y flecha” de las
danzas chichimecas de conquista (apud. Urbina, 2013, pp. 10-11).

7 Este Santuario es de fundamental importancia religiosa e histdérica. En él
se registré la mayor antologia de cantos concheros (Alabanzas, 2009). De alli
Miguel Hidalgo y Costilla tomé el estandarte de la Virgen de Guadalupe -y
primera bandera insurgente- con el cual encabezaria la lucha ante la opresién
espafiola durante la primera etapa de la independencia de México.

59



El16 de enero de 1878 se reunieron en San Luis de Jilotepec
de los Pedernales (antiguo nombre de San Luis de la Paz) repre-
sentantes de los pueblos de Marfil para proclamar el documento
reivindicatorio Acta de los Pueblos; y para noviembre del mismo
afo, se invitd a algunos indigenas de la Sierra Gorda interesados
en sumarse a la lucha. La justificacién principal fue la recupera-
cién de la tierra:

los fundos de terrenos en que estaban establecidos nuestros pue-
blos se hayan husurpados por algunos particulares que malamente
adquiridos por los espaiioles los fueron convertidos en aciendas
y esta husurpacioén se 4 ido transmitiendo como un derecho legal
no ostante que émos manifestado a las autoridades superiores
de la nacién nuestros titulos que manifiestan las épocas en que
fueron fundados nuestros Pueblos (apud. Urbina, 2013, p. 15).

En enero de 1879 se reunieron en el cerro de Palo Huérfano cua-
renta miembros del Ejército Conquistador, donde hubo misa en el
calvarito, y se planed solicitar la liberacién de Lorenzo Blancarte,
“Conquistador general”, y del capitin Donaciano Patldn. Sin em-
bargo, al dia siguiente fueron sorprendidos y apresados en San
Miguel de Allende los representantes de 1) San Antonio Celaya,
San Miguel Octépan, Atotonilco y de la hacienda de Alcocer, del
partido de Allende; 2) de Virela de Chamacuero, Comonfort; y 3)
de los ranchos de La Petaca Libre, Tierra Blanca, Xidé de Arriba,
y Salitrillo de los Sierra. Con ello, en los afios posteriores hubo
de redirigir los objetivos a una lucha de indole social-anarquista,
dadas las relaciones que hicieron con miembros del primer partido
comunista de la Ciudad de México. Tal confederacién se moveria
mis al sur, destacando San Bartolomé de Rincén de Tamayo, San
Francisco La Barranca y San Miguel Ixtla; sin embargo, la Sierra
Gorda fue el refugio de los derrotados para sumarse después a las
fuerzas de Miguel Negrete, donde se desarrollé el Plan Socialista
de Sierra Gorda en ese mismo 1879 (Blanco, 1998, p. 93).
Precisamente al oriente del estado Jorge Uzeta investig el
caso especifico de Misi6én de Chichimecas: en 1900 “la propiedad
indigena se habia restringido al disperso caserio en el que aun

60



habitan” por la usurpacién de tierras, y expuso la relevancia de
los simbolos y emblemas de identidad inmersos en “las danzas, las
ofrendas, los santitos y las mayordomias”, aunado a una concep-
cién sagrada del territorio donde montes y fuentes de agua son
escenario de numerosas ceremonias mas alld de la iglesia dentro
de un calendario catélico sui generis (Uzeta, 2004b, p. 208), que
quiso ser erradicado por los liberales del siglo x1x (Blanco, 1998,
pp- 94-95). A diferencia de lo anterior, mineral de San Pedro
de los Pozos -llamado significativamente Ciudad Porfirio Diaz
hasta la revolucién de 1910-, fue una de las minas donde labo-
raron los chichimecas, no en haciendas de beneficio. Durante el
periodo porfirista los caciques chichimecas también presentaron
un juicio para recuperar los titulos de propiedad de sus terrenos
contra el duefio de la Hacienda de Ortega. Otras haciendas, que
corresponden a los antiguos terrenos de la misién jesuita, como
Manzanares y Santa Ana, también enajenaron terrenos indigenas
(Uzeta, 2004b, p. 213).

En 1922 volvieron a solicitar al gobernador del estado la
restitucion de tierras para formar un ejido, usando el nombre
original de San Luis Xilotepec, argumentando que desde 1552 ya
vivian alli sus ancestros. Por el contrario, los hacendados usaron
los mismos argumentos de sus pares coloniales en cuanto al
indio flojo y ladrén. En ese entonces la misién contaba con 408
habitantes agrupados en 150 familias. Finalmente, no se llevé a
cabo la restitucién sino una dotacién de tierras a la “tribu chichi-
meca” en 1928, conforme a una politica paternalista, negdndoles
la posicién de agraviados histéricamente. Mas tarde, en 1936,
les fue concedida una ampliacién firmada por Lazaro Cardenas;
sin embargo, hoy, con mis de tres mil habitantes, la Misién de
Chichimecas se ha vuelto una colonia suburbana de San Luis de
la Paz (Uzeta, 2004b, pp. 215-220, 235).

Si bien la Comisién Nacional para el Desarrollo de los
Pueblos Indigenas (cp1) asumid recientemente que no se vislum-
bran practicas culturales chichimecas anteriores a su pacifica-
cién mas alld de la lengua —pues sus manifestaciones actuales se
encuentran influidas por elementos nahuas y otomies (2010, p.
8-9)-, participan activamente con procesiones en la fiesta grande

61



de San Luis de la Paz el 25 de agosto, donde se venera a San Luis
de Francia con velaciones, ofrendas conocidas como chimales
(crucero o siichil en otras poblaciones) decoradas de cucharilla 'y
flores, a la cual se asen diversos alimentos. Otra fiesta también
de importancia es la de San Juan, el 24 de junio. Es evidente que,
al paso de las décadas, estas celebraciones contengan un fuerte
contenido pluricultural, ocasionado por los distintos proyectos
colonizadores.

Asimismo, Jorge Uzeta registré el vinculo ritual entre Tierra
Blanca y sus alrededores con el semidesierto queretano, a través
de las peregrinaciones al Pinal del Zamorano y sus mayordomias.
Con cruces en los cerros, y capillas y calvarios en los caminos,
pueblos y casas, se le impone un sentido ritual al territorio, donde
se velan cruces y nichos de santos con sahumadores y se realizan
los stchiles, las rosetas y los bastones, estructuras pequeiias de
madera a las cuales se adorna con cucharilla y flores (Uzeta, 2004a,
pp- 151-255). Su parecido con las précticas rituales alrededor de
la velacién y la danza en San Miguel de Allende (Correa, 2004,
pp- 143-153), Comonfort y Dolores Hidalgo, son muestra de una
simiente comiin con los pueblos a la vera del Rio Laja (Cervantes
y Crespo, 2004, pp. 127-140).

En cuanto a las danzas, en el municipio de Tierra Blanca
se encuentran danzas de 1) Apaches, que al parecer se retom¢ de
las danzas de Chichimecas y franceses en San Miguel de Allende;
2) de Rayados, como las de San Luis de la Paz; 3) de Concheros,
como las de Querétaro; y 4) danza Azteca, como las que hay en
el centro de México. Ello contrasta con las practicas dancisti-
co-musicales de la zona minera de la Sierra Gorda, la cual tiene
vinculos mis fuertes con las poblaciones serranas de Querétaro,
principalmente Jalpa de Serra, como lo indica el sistema devocional
de peregrinaciones: “Las précticas religiosas indigenas, con sus
propios santuarios y su acusado contorno agricola [...], son ajenas
a las practicas mestizas y a la influencia del punto de peregrinaje
serrano mas importante, ubicado en Jalpan, Querétaro” (Uzeta,
2011, pp. 35, 61-64). “Para la zona de Xicht y Atarjea, la localidad
de Jalpan fue un punto comercial destacado desde finales del siglo
x1x, cuando los terratenientes del lugar hacian acopio de su propia

62



produccién agricola” (2011, p. 55). Ello determina que practicas
del interior de la sierra no aparezcan en la zona baja del rio Laja,
como los rébenos, enmascarados que aparecen en la Judea de
Semana Santa, y la celebracién de topadas,® donde la musica de la
Huasteca estd presente (Uzeta, 2011, pp. 58, 61, 64-65).

La posible articulacién identitaria entre las poblaciones de
raigambre otomi, como Tierra Blanca, y las de referentes pame,
como el Real de Xicht y Atarjea, es que éstas tltimas se adscriben
en el discurso a un pasado indigena chichimeca poco evidente
(Uzeta 2011, p. 237, 247).

Reflexiones preliminares

En una monografia del estado de Guanajuato de 1904 —producto
de su tiempo- se afirma que las personas instruidas hablan espariol
puro mientras las demas mezclan el espafiol con mexicanismos:

tomados de idiomas y lenguas de los indios. [...] Tenemos como
lengua madre el otomi en todos los pueblos del estado y como
idiomas dependientes de ella el pame, en San Luis de la Paz,
San Diego y Xichu; el mazahua, casi extinto, en los limites con
Querétaro; el serrano o meco, en la Sierra Gorda, y el huachichil
en Pénjamo, Cuitzeo y Piedra Gorda (Gonzélez, 2000, pp. 66-67).

Ademis, menciona que no hay tarascos pues los que hay provie-
nen del sur y poniente del estado Michoacin, por lo que da las
siguientes cifras: 1 037 739 hablantes de espaniol, 9 588 de otomi
y sus dialectos, y solamente 3 hablan tarasco. Mas alla de la pre-
cisién de tales sumas, es importante concebir atn la persistente
presencia de otomies en el estado. S6lo hasta la aplicacién de las
politicas educativas posrevolucionarias del siglo xx se alcanzé a
suprimir en grado mayor el uso de las lenguas amerindias en la vida
publica; pero ello no indica que automaticamente se hayan dejado
de hablar en la vida cotidiana, y mds atin, no necesariamente se

8 Es indicativo de su antigua tradicién musical en la zona que en el presu-
puesto de egresos de 1870 aparezcan impuestos a “licencias para fandangos”
(Uzeta, 2011, p. 76).

63



logré la aculturacién perseguida por los gobiernos que adoptaron
la politica de integracién del indio, con sus inevitables paradojas
(Gutiérrez, 2012, pp. 67-118).

Dejando aclarada en los capitulos anteriores la presencia
pluricultural indigena a lo largo de cuatro siglos, es preciso re-
flexionar si hubo una “predisposicion cultural” a mestizarse por
parte de los grupos indigenas del estado, o fueron las propias
fuerzas del capitalismo temprano que produjeron la invisibili-
zacién del importante papel indigena en todos los 4mbitos de la
vida social. Algunos historiadores concluyen que:

las comunidades indigenas, se habian desintegrado debido a que
los propietarios las habian vendido o abandonado por falta de
medios o técnicas para trabajarlas, prefiriendo buscar ocupacién
asalariada en las haciendas, en las minas o en las ciudades. El
hecho de haber estado pobladas las tierras del Bajio por tribus
seminémadas puede dar una explicacién. Se advierte que el
individualismo fue logrado en todos los niveles, ya que los ha-
bitantes de los poblados indigenas de 62 aldeas de la intendencia
de Guanajuato para fines del siglo xvi ya no dependian de las
tierras comunales. El caso de San Miguel el Grande, en 1795 se
reporta como sigue: “no hay repartimiento entre los indios que
viven en las haciendas y ranchos de la comprensién y los que
habitan en esta villa se mantienen con la industria de artesanos”.

[...] dichos indigenas habian sido calificados de vagos o
laborios por el intendente de Guanajuato al enviar un informe a
la corona. Se supone que habian perdido las tierras por falta de
pago de tributos o porque las habian vendido (Jauregui, 2016,
pp- 57, 287).

Me parece un error mencionar que los indigenas no tenian me-
dios o técnicas para trabajar la tierra, pues desde el siglo xvi1 se
asentaron indigenas de tradicién sedentaria en todo el territorio
del estado; los otomies no eran chichimecas seminémadas. En
definitiva, a partir de lo expuesto en el tercer capitulo, los indige-
nas otomies de los siglos xvi1, xviil y xix buscaron ser reconocidos
como tales, lo cual fue silenciado por las autoridades y los propios
hacendados —siendo casi siempre los mismos— para negarles su
derecho a tener potestad sobre las tierras que trabajaban. Es decir,

64



dentro del sistema capitalista temprano presente en el Bajio, los
propietarios de los medios de produccién lograron enajenar el
mayor nimero de tierra para lograr un excedente de fuerza laboral
“libre”, donde las tacticas de imponer tributaciones excesivas y
pagar con bonos de la tienda de raya se muestran décadas antes
del Porfiriato.

Dados los ejemplos mostrados, es obvio que no habia tal
individualismo entre los alzados durante el siglo xix en los pue-
blos alrededor del rio Laja y la Sierra Gorda; todo lo contrario,
se habia articulado toda una red de compadrazgo via el ritual
indigena expuesto en las danzas de arco y flecha que subsiste
hasta hoy. Incluso Jauregui mencioné que hubo “motines de cariz
religioso” en Dolores Hidalgo, San Miguel de Allende, Salamanca
e Iturbide en tiempos del gobierno Lerdista (1872-1876), pro-
movidos “por el clero y los conservadores”, por lo cual no hubo
tal individualismo, sumado a que una de sus fuentes propone el
seguimiento entre aquellos sublevados de tiempos de Hidalgo y
los de tres décadas después:

Apenas sond el grito de Dolores, cuando los indios se apresu-
raron a engrosar las filas insurgentes. [...] Cuando los azares
de la guerra fueron desfavorables, se retiraron a sus lugares de
origen y se mantuvieron a la defensiva o en condicién de cuidar
su supervivencia. Dieron sefiales de rebeldia, sin embargo, en
los levantamientos de la Sierra Gorda, pero ya no con caricter
politico, sino como protesta por la injusticia sufrida debido a
la expoliacién de sus tierras (apud. Jauregui, 2016, pp. 95, 131).

Me parece que, si bien hubo un cariz politico en el levantamiento
armado de Hidalgo y Allende, los indios buscaban algo mas con-
creto: vengarse de los espafioles que no dejaron de usurpar los
territorios ganados por los primeros caciques otomies en tiempos
de la primera colonizacién de la Provincia de Chichimecas. Dichos
alzamientos indigenas en la zona tuvieron detris esta consigna,
a pesar de que en la prictica apoyaran contradictoriamente a
insurgentes, juaristas, religioneros o porfiristas.

Por su parte, Guevara Sanginés asume que existieron pobla-
ciones a las que se les calificé como “pueblos indios que contaron

65



con las autoridades correspondientes, fundamentalmente en los
primeros tiempos (los del Rincén [San Francisco y Purisima], San
Miguel de la Real Corona, San Francisco del Cuecillo, Chamacuero,
Xicht de los Indios [Victoria], entre otros)”, pero en todas ellas se
establecieron espafioles y castas (Guevara, 2001, p. 96). Tal mes-
tizaje apareci6 desde la misma fundacién de pueblos y villas, sin
embargo, ello no trajo consigo que los espaifioles pudieran sentir
afinidad con los indios. El mestizaje cultural se dio mayormente
entre indios de distintas etnias y castas de “color quebrado”.

Es también claro que la poblacién indigena de Guanajuato
fue migrante, y que formaron pueblos en antiguas encomiendas
y mercedes de tierras adjudicadas a espafoles, por lo cual hubo
pueblos con mayoria indigena pero no pueblos de indios legali-
zados (Guevara, 2001, pp. 98-101). No obstante, més alld de los
titulos de propiedad, esos indigenas produjeron una serie de
ritos de raigambre prehispanico con el fin de mantener cierta
identidad, ya no especifica de alguna etnia, sino indigena, basada
en su nueva condicién pluricultural. Dichos ritos se encuentran
articulados fuertemente a las practicas dancisticas desde mucho
tiempo atras, como se verd en la segunda parte del libro.

66



Parte II. Danzas, vestuarios
y estereotipos






Capitulo IV

Danzas guerreras y de conquista
en el occidente de México

Como parte de la investigacidn, es preciso contextualizar his-
téricamente los tipos de danzas presentes en el occidente de
México para poder ilustrar mas adelante los préstamos y po-
sibles influencias manifiestas en los vestuarios de las danzas
guerreras de Guanajuato. En el presente capitulo me interesa
mostrar los vinculos que tienen tales danzas del occidente con
diversos antecedentes histdricos, los cuales indican los niveles
de interpretaciéon argumentativa de los elementos presentes en
las variantes dancisticas.

Si bien en términos generales las danzas guerreras represen-
tan la lucha de dos bandos oponentes, existen algunas variantes
heterodoxas donde esto no se cumple de manera tangible en
la danza, sino sélo de manera figurada o implicita. Dentro del
sistema significativo de las danzas de conquista en México, estu-
diadas desde el punto de vista histdrico y semiotico (Jauregui y
Bonfiglioli, 1996), se pueden observar elementos procedentes de
otros tipos de representaciones, como danzas de carnaval, danzas
de diablos, danzas de huehues o danzas de paloteo, de las cuales
se enriquecen de significados no convencionales.

Tales ejemplos pueden ser agrupados en dos grandes varian-
tes: 1) el conflicto entre bandos oponentes, y 2) un solo bando
guerrero acompafiando a las imagenes religiosas. En ambos casos,
las manifestaciones parten de representaciones ya existentes en
Europa en la época del primer contacto con América, articuladas a
la aportacién de los grupos indigenas americanos presentes hasta
hoy. Asi, la pregunta de fondo implica sa qué sistema simbdlico
refieren las danzas guerreras del occidente de México?

69



Variantes de bandos oponentes

Bajo la categoria de danzas de conquista se agrupan un basto
nimero de representaciones teatrales y danzarias en América
y Europa, las cuales trascienden geogrificamente el antiguo
imperio castellano del siglo xvi; en ellas comunmente se tiene
como trama la lucha entre dos bandos antagénicos, uno de los
cuales representa a la cristiandad y el otro a los infieles. Carlo
Bonfiglioli (2004, pp. 171-175) ubicé cuatro subgéneros depen-
diendo de su argumento: moros y cristianos, la conquista de
Meéxico, la conquista de Guatemala y la conquista del Pera. De
ellos, abordaré solamente el primer subgénero, el cual puede ser
establecido como prototipico.

Se ha establecido desde la década del setenta del siglo pasado
como primera referencia segura de danza de moros y cristianos,
la representacién que se realizé en 1150, en la catedral de Lérida,
para celebrar la boda de Ramén Berenguer 1v, conde de Catalufa,
con Petronila, reina de Aragén (Warman, 1972, p. 17), coinci-
diendo con la época de la redaccién de los cantares de gesta donde
se narran los enfrentamientos con los moros y se vislumbra el
sistema argumentativo y de valores dentro de lo que seran las
danzas de Conquista en América.

En los cantares de gesta comienza a aparecer Santo Santiago
peleando codo a codo con los mortales en la leyenda de la batalla de
Clavijo, supuestamente el 23 de mayo de 844, donde Ramiro1de
Asturias fue derrotado en un primer momento por Abderrahman
11 de Cérdoba:

A pesar de la derrota y la tristeza el rey se durmid, y entonces
se le aparecid, en suefios el Apdstol Santiago, el cual le hablé
amistosamente y le alenté 4 que volviera al dia siguiente 4 la
pelea, seguro de que quedaria vencedor pues él mismo conba-
tiria 4 la cabeza del ejército cristiano. Aténito el rey, comunicd
esta aparicion al amanecer 4 los grandes y prelados, y al ejército
mismo, y todos locos de alegria no ansiaban ya siné el momento
de entrar en combate bajo la direcciéon de tan ilustre Capitin.
Recibieron antes los Santos Sacramentos; llegé la hora de la lid,
y exclamando {Santiago! jSantiago! Cierra Espafia (Costumbre

70



que quedd desde entonces al entrar en batallas) comenzé la pelea;
y con el socorro visible del Apdstol que se aparecié en los aires
caballero en un blanco corcel y vestido el mismo de blanco, con
espada en mano, fue tal el estrago que hicieron en los infieles,
que quedaron en el campo mds de sesenta mil moros sin contar
los que acuchillaron persiguiéndolos hasta Calahorra (apud.
Cerdeira, 1897, p. 20).

He aqui el prototipo que aparecera en otras narraciones desde el
siglo x11 hasta la actualidad, ya sean de indole literaria o teatral.
Empero, los historiadores contemporaneos han dejado en claro
que se trata de una invencién realizada hacia 1243 por el arzobispo
de Toledo, Rodrigo Jiménez de Rada, por lo cual, coincidiria
con la época en que aparecen escritos los primeros cantares de
gesta, producto de la aparicién de la tumba del propio apéstol en
Compostela en el siglo x1 (Herbers, 2015, pp. 307-310).

Dentro de los cantares de gesta, el Poema de mio Cid es el mis
importante en lengua castellana, por ser la obra fundacional de la
literatura espaiiola, donde se relatan los combates entre cristianos
y moros. En él no es determinante la evangelizacién del vencido;
incluso, se podian otorgar prebendas al enemigo, una vez que
los cristianos vencedores obtuvieran su botin: “Mas no asolaré
el castillo, que se lo quiero dejar a cien moros y a cien moras a
quien daré libertad” (Anénimo, 2015, Tirada 26), o se les podia
reducir a servidumbre: “Estos moros y estas moras no hemos de
poder venderlos, con cortarles la cabeza poca cosa ganaremos,
nosotros somos los amos, sigan ellos en el pueblo, viviremos en
sus casas y de ellos nos serviremos” (Anénimo, 2015, Tirada 31). La
servidumbre o esclavitud, una vez hechos prisioneros de guerra,
implica un castigo por ser enemigo militar, sin necesariamente
intentar enmendar su herejia como musulmanes (Ntfiez, 2004).

En otro poema de la época, el de Ferndn Gonzdlez, se establece
ya la herejia del moro: “Bien sabéis que los moros se guian por las
estrellas, no se guian por dios, que se guian por ellas” (Anénimo,
1998, Estrofa 476), por lo cual son considerados adoradores del
diablo, de quien aprenden encantamientos y conjuros (Anénimo,
1998, Estrofas 477-479). Es asi que se justifica ideolégicamente
la aparicién de Santiago apdstol:

71



Alz6 arriba los ojos para ver quién le llamaba,
vio al Santo Apéstol que encima de él estaba:
una gran compaiiia de caballeros llevaba,

todos con armas de cruzados, a él se asemejaban.

Fueron contra los moros, sus haces dispuestas,
—snunca vio ningun hombre gentes tan esforzadas!-;
el moro Almanzor, con todas sus mesnadas,

con ellos estuvieron luego muy asombradas
(Anénimo, 1998, Estrofas 557-558).

Para Klaus Herbers, la aparicién del apéstol en batalla fue promo-
vida para cobrar tributo en toda Espafia a la poblacién en general,
con la justificacién de apoyar campanas evangelizadoras. Serd
hasta el siglo xvi que Santiago aparecerd iconograficamente como
matamoros, “cuando la Reconquista habia ya pricticamente ter-
minado”, siendo considerado patrén y protector de toda Espafia
(2015, pp. 314-318). A este relato se sumaran otros, como el de Los
12 pares de Francia, basado directamente en el ciclo carolingio —a
quien también se le aparece Santiago— y en las gestas en tierras
santas (v. gr. Piamonte, 1765), presentes en diversas danzas y
representaciones en México.

El estereotipo europeo en América

El conquistador Bernal Diaz del Castillo (1632, p. 196) fue el pri-
mero en mencionar la organizacién de “emboscadas de cristianos
ymoros” en América hacia 1524, como forma de placer y regocijo;
empero, no se cuenta con mas datos respecto a sus caracteristicas.
Lo cierto es la relacién hecha por los conquistadores entre moros
e indigenas conquistados; el propio Herndn Cortés nombra en sus
Cartas de Relacion a los templos prehispdnicos mezquitas (2019,
pp. 24-25, 72, 75, 84-85, 97, 105-106, 123, 128, 132, 152, 183,
284,329,417, 419, 448), emulando a los héroes de las cruzadas al
invocar al “Sefor Santiago” (2019, pp. 188, 190, 203, 244, 447).

72



Sera en el occidente de México, en el centro del actual estado de
Jalisco, donde quedaran registradas sus apariciones en el siglo xvI.
La primera referencia aparece en Tonal4, Jalisco, en el cerro
de Xicotepetl o cerro del Ombligo, hoy nombrado cerro de la
Reina. Alli el apdstol aparecié en marzo de 1530, y después en
septiembre de 1541. De esta altima narracidn, el cronista fray
Antonio Tello describié a los enemigos “con plumeria y arcos,
macanas, rodelas y lanzas arrojadizas, armados de todas armas”,
ademids de estar “enbijados y desmudos, pareciéndose al diablo”.
Dato importante es que “por esquadrones entraron baylando y
cantando mil canciones” (apud. Hurtado, 2011, p. 42).
Dicho baile ha sido relacionado con la danza de tastoanes
o tastuanes, la cual se lleva a cabo actualmente en los estados de
Jalisco y Zacatecas, donde aparece Santiago apéstol aporreando
a los sefiores indigenas. El término tastodn o tastudn ha sido
relacionado con la palabra ndhuatl tlatoani, que significa sefior,
gobernante, el que habla, amo (Hurtado, 2011, p. 28).
Actualmente, la danza de tastoanes se lleva a cabo en Tonal4,
con sus caminatas y la jugada, donde se enfrentan finalmente al
ap6stol Santiago. En primer lugar, se da el anuncio al son de La
caminata —con chirimia y tambor—, mientras recorren las calles
de la poblacién “echando brincos y vociferando con algarabia
y mucha energia. De vez en cuando chocan sus garrotes o los
golpean contra el suelo”. Frente al Palacio Municipal hay un ta-
blado con tres sillas reales para los personajes Melchor, Gaspar y
Baltasar, y en la plaza deambula la Perra, personaje liminar, entre
animal y humano (Hurtado, 2011, pp. 76-81). Con La llegada de
los tastoanes inicia el coloquio con una pantomima de dividir la
tierra con cuatro mojoneras, representadas por cuatro tastoanes,
hacia los cuatro vientos. Una vez firmados los documentos donde
quedan estipuladas las colindancias, un rey le dice al tastodn ma-
yor, o tastodn verdugo, que atrape a un “fierisimo animal” que
estd perjudicando al ganado, por lo cual lo buscan y encuentran,
tratindose nada menos que de Santiago; una vez preso, lo en-
juician y degollan, para después destazarlo y repartir su carne.
Lo mas sorprendente es que Santiago resucita para vengarse
de quienes se lo han comido, con lo cual, al son de La cucaracha,

73



comienza La jugada o cuereo de los tastoanes. La plaza se trans-
forma en un campo de batalla donde Santiago, provisto de una
vara, comenzara con los espectaculares enfrentamientos con
cada uno de los tastoanes, quienes tienen como arma su palo o
garrote; una vez que son vencidos uno a uno, La jugada llega a
su fin, al igual que la representacién (Hurtado, 2011, pp. 81-92).

Es de resaltar como a partir de una representacién de con-
quista, paralela a las referidas de la época medieval, se mezclen
dos relatos: 1) la reparticion de la tierra y 2) la caceria, degiiello y
subsecuente reparticién y consumo de la carne del animal sagrado.
Las analogias con otras danzas son diversas, pues en la danza de
pascola, en el noroeste de México, son cuatro pascolas, animales
del monte, quienes reparten la tierra una vez que han consumido
los alimentos sagrados del arbol/arpa. Incluso, en dos poblaciones,
durante la semana santa, se representa el degiiello, consumo, y
venta de la carne del venado, animal sagrado (Martinez, 2018,
pp- 31-50). Otra representacién fuertemente relacionada con la
caceria y destace del animal sagrado son las versiones de danza
de tecuanes, del tigre, de tlacololeros o de tlaminques, en una
extensa region del sur de México (Horcasitas, 1980).

Del moro hereje al hechicero diabélico

Por supuesto, Jalisco y Zacatecas no fue la tnica zona del pais
donde se representaron combates entre indios chichimecas y
espafioles, como la sucedida en Patamban, Michoacin, donde
actuaron “indios de a pie, vestidos como chichimecas” con arcos
y flechas y “veinte indios a caballo, medianamente aderezados,
vestidos todos como espafioles” con picas sin hierro en la punta,
espadas de palo y arcabuz, quienes corrieron “repitiendo muchas
veces ‘Santiago, Santiago” (apud. Martinez y Jasso, 2017, pp. 273-
275). Una vez bendecidos por el padre comisario “los chichimecas
se subieron a un pefiol y castillo de madera muy alto” en el cual
bailaron, pero al ver que anochecia “bajaron los del castillo, y
todo juntos hicieron un baile y bailaron a su modo un rato al
son de un teponastle, hasta que la noche los hizo ir a sus casas”
(apud. Ramos, 2002, p. 78).

74



Es importante que se describa que comenzaron “todos juntos”
un baile a ritmo de un instrumento prehispénico, el teponastle,
y no con un instrumento representativo de la cristiandad. He
aqui como elementos culturales de los cultos prehispanicos so-
brevivieron dentro del contexto hagiografico medieval, lo cual se
observa también en el siguiente ejemplo de danza de conquista,
en el mismo Occidente de México.

En el municipio de Sahuayo, Michoacén, se lleva a cabo una
representaciéon donde aparece Santiago apdstol combatiendo con
su espada a unos personajes llamados tlahualiles, término del
cual se desconoce su significado concreto, pero se define como
“indio vencido” desde la oralidad (Cervantes y Martinez, 2017, p.
120). Pienso que su raiz lingiiistica debe ser tlauele, que significa
“furioso, iracundo, exaltado, violento”, y tlaueliloc “malvado,
perverso” (Siméon, 2014, pp. 689-690). Esto es reafirmado en un
vocabulario colonial donde se define como safniudo, iracundo y
bravo, y tlaueliloc como malvado o bellaco (Molina, 1571, p. 144).
Fray Bernardino de Sahagtn, refiere que “tlahueliloc naoalli” es el
que hace dafio a los cuerpos con “hechizos, saca de juicio y ahora,
es evaydor, 6 encantador” (1830, p. 22). No estd de més equiparar
esta prictica con el estereotipo de los moros en los cantares de
gesta medievales (cfr. Martinez, 2007).

Actualmente se conserva el término en la Huasteca para
nombrar a diversos personajes, como en el caso de Tlachiquile,
municipio de Ixhuatlin de Madero, Veracruz, donde Tlahuelilo
es considerado como el diablo, “a quien se le dedica la fiesta y
es tributado por un periodo de cuatro dias con danzas, musica,
velas, comida, bebida y dinero” (Croda, 2009, p. 157). Es de con-
siderar también que en la huasteca hidalguense hay comparsas
de danzantes llamados “mekomej”, quienes fungen como “almas
en pena que han tomado por la via de las mascaras a pobladores
jovenes”, u otros llamados “comanches”, quienes portan méscara,
“tocado de plumas, calzoncillo, arco y flechas” mientras “azotan a
todo aquel que encuentran a su paso” (Gonzélez, 2009, pp. 232-
234). Al parecer estamos ante desarrollos paralelos —tastoanes y
tlahualiles— del estereotipo de finales del siglo xvi expuesto parra-
fos arriba de Patamban, Michoacédn, donde el bando oponente a

75



Santiago matamoros manifiesta elementos prehispanicos —reales
o imaginados-.

Variantes de bando uinico acompaiiando a la imagen

Otro grupo de danzas presentes en amplias regiones de México,
sin tener un argumento donde dos bandos se enfrentan en es-
cena, han sido catalogadas también como danzas de conquista.
Se trata especificamente de danzas de matachines y danzas de
concheros, las cuales, a su vez, tienen multiples variantes (Jauregui
y Bonfiglioli, 1996, pp. 207-227, 255-284). A continuacién ex-
pondré los antecedentes de las danzas de matachines, ya que las
danzas de concheros fueron abordadas en un capitulo anterior
como danzas de arco y flecha y serdn clasificadas como variantes
de danzas guerreras de Guanajuato posteriormente.

Matachines, bufones y desvergonzados

En la misma época de la invasién peninsular en América, aparecié
en Europa el término mattaccini en una cancién italiana de car-
naval llamada “Canzona de’ Mattaccini”, compuesta por Piero da
Volterra entre 1530 y 1550, donde se describen sus juegos: 1) giran
la cara y hacen un arco, 2) muestran las nalgas, 3) se mueven con
una daga al ritmo del latid, caen de nalgas y palmean, 4) se hieren
mientras pelean en el suelo. Diez afios después se mencionaron
en un interludio de la Rappresentazione di Santa Uliva, donde
aparecen “cuatro hombres vestidos de mattaccini, con cascabeles
en los pies y espadas desenvainadas en las manos” (apud. Harris,
2000, p. 229). En 1549, Francois Rabelais, en Francia, los define
como personajes en batallas simuladas donde hacen bromas y
“agradan al publico al sonido de cornetas, oboes y sacabuches”
(apud. Harris, 2008, p. 17), mientras en Espana, El Crotalén, farsa
atribuida a Cristébal de Villalén, describe la siguiente escena:

Didnico, maestro de capilla de la iglesia mayor, con otros seis

cantores que estaban alli, los cuales todos puestos en calgas y
jubdn le ataron [con una cuerda] fuertemente las manos y pies

76



[...] quedando ansi en medio de la sala comencaron a cantar
y bailar: cantaban cantares del mesmo jaez y peor, y después
celebraronla fiesta de los matachines, hazian puestos y visajes tan
desvergoncados y sucios que aun acorddndome [agora] estoy por
vomitar, porque vinieron a poner sus bocas, rostros y manos en
partes y lugares que por reverencia del sagcerdogio de que eran
todos sefialados no lo quiero dezir, y aun no me querria acordar
(Villalén, 1999, canto xvi; Vian, 1999, pp. 37-39).

En esa misma época, Francisco de Alcocer, en su Tratado del juego,
los describe como invenciones y nifierias de danzas y juguetes
que los extranjeros trajeron para sacar dinero a la gente vulgar
y popular que se regocija a cada niferia (Alcocer, 1559, p. 306).
Por lo anterior, es claro que se trataba de realizar actos burlescos
0 soeces.

Con tales antecedentes, es momento de referir de nuevo a
Bernal Diaz del Castillo, quien en su misma Historia verdadera de la
conquista de la Nueva Esparia (1632, p. 69) testimonia “la gran can-
tidad de bayladores, que tenia el gran Montecuma, y dancadores, é
otros que traen vn palo con los pies, y de otros que buelan quando
baylan por alto: y de otros que parecen como matachines, y estos
eran para dalle placer”, siendo parafraseado por Francisco Lépez
de Gémara de la siguiente manera: “Tambié hazian matachines.
Case subia tres hobres vno sobre otro de pies llanos enlos hébros,
y el postrero hazia marauillas” (Lépez, 1554, p. 105).

A partir de los datos anteriores se infiere que los matachines
1) realizan torres humanas; 2) bailan con movimientos torpes y
obscenos; 3) bailan con cascabeles en los pies y espadas desen-
vainadas en las manos; 4) bromean con el ptblico en batallas
simuladas. Por lo anterior es dificil encasillar a estos personajes en
un solo tipo de danza desde el mismo siglo xvi. Décadas después
tal diversidad se ampliara con el delineamiento de los personajes
de la Commedia dell’Arte italiana; incluso, ya en el siglo xvri, serd
comun utilizar la palabra matachin como sinénimo de arlequin,
o para aquellos con méscara de diablo, ya dentro de un marco
teatral. Bances Candamo referira en el Teatro de los teatros que el
baile de matachines “los Franceses lo tomaron de Los Italianos,
grandes maestros de gestos y movimientos”, refiriendo que ya

77



no hacen movimientos deshonestos sino “los mads ridiculos”,
como acariciarse, bailar juntos, enojarse, reiiir “con espadas de
palo dando golpes al compds de la Misica”, saltar, reventar una
vejiga y fingirse muertos, “entre dos, entre quatro, o entre més”
(apud. Navas-Courbon, 2014, pp. 146-148; Doménech, 2007, pp.
170-175, 188-189, 249-254, 304-306, 337; Arellano, 2006, p. 28).

Respecto alo anterior, es en Orchesography. Et traicte en forme
de dialogve, par lequel toctes personnes pevvent facilement & practiquer
I'honneste exercice des dances, del francés Thoinot Arbeau de 1589,
donde fueron descritos “les Bouffons ou Mattachins’, quienes ten-
drian su origen en la época romana entre los llamados “saliens” o
salios que celebraban al dios Marte, o en las danzas “pirricas” y los
“curetes’ quienes custodiaban “al recién nacido Jupiter” (Arbeau,
1967). Lo importante para nuestras pesquisas es que esta danza se
realizaba con juegos de espadas, como se observa claramente en
las ilustraciones que acompanan a la publicacién, por lo cual cual
también tendrian relacién con las danzas de paloteo, presentes
tanto en Europa como en América.

Para terminar con los datos histéricos, referiré breve-
mente dos diccionarios donde aparece el término. Sebastiin de
Covarrubias los define en distintas entradas: a) “que dancando
representauan sin hablar, con solos ademanes vna comedia, o
tragedia”, b) “cargarse vn hombre solo cinco y seis personas, y
dar buelta al teatro, dancando con ellas” (1611, p. 298, 418) y c):

MATACHIN, Dixose de matar. La danca de los matachines es muy
semejante a la que antiguamente vsaron los de Tracia : los quales
armados con celadas, y coseleres, desnudos de bragos y piernas
con sus escudos y alfanjes al son de las flautas, salian saltando y
dancando: y al compas dellas se dauan tan fieros golpes, que a los
que los mirauan ponian miedo, y les hazian dar vozes, persua-
didos,que auiendo entrado en colera, se tirauan los golpes para
herir y matar: y assi de acuerdo cahian algunos en tierra como
muertos, y los vencedores los despojauan: y aclamando vitoria
se salian triunfando,y todo ello al son de las dichas flautas : y
por este estrago aparente de matarse vnos a otros, los podemos
llamar Matachines (Covarrubias, 1611, p. 542).

78



En cambio, casi dos siglos después, Capmany (1805, p. 492) los
define asi:

Mattasinade. s. f. Matachinada : los juegos de los matachines.
Mattasiner. v. n. Volatinear, voltear : danzar, y hacer otros
juegos los matachines.

Mattassins. s. m. pl. Matachines , volatines : los que baylan
en la maroma, y voltean = Tambien es una especie de danza
llamada paloteo.

Pero tales danzas bufonas, al pasar a América, tuvieron un cariz
totalmente distinto.

Los matachines devotos

La diferencia de los matachines en América con los europeos
la expone el folklorista espafiol Julio Caro Baroja en su libro El
estio festivo:

Si las danzas de espadas, los paloteados y las danzas de moros
y cristianos se incorporan de modo muy general a las fiestas
religiosas de distinta indole, hay otras que no parecen haberse
ajustado de modo tan perfecto con aquel tipo de festejos y que
en cambio se incorporan al teatro en los siglos xv1 y xvII para
practicamente desaparecer a fines del xviL. Tal ocurre, en primer
término, con la danza de los “matachines” (Caro, 1984, p. 139).

Es decir, las danzas bufonescas referidas mas arriba se alejaron del
ambito religioso y pasaron de moda después de dos siglos junto al
teatro burlesco; en cambio, las danzas religiosas, ya sean danzas
de paloteo o pastoradas, sobrevivieronn en lo que fue la Nueva
Espana, pues el propio Caro Baroja las refiere en Norteamérica,
en lo que hoy se nombra el Rio Bravo:

durante el periodo de Cuaresma van de pueblo en pueblo grupos
de enmascarados que ejecutan una accién dramadtica que tiene
como base la historia de Montezuma. Llevan banda y coros y el
drama, en que hay expresién del apartamiento del emperador
y el pueblo, y los amores de aquél, concluye con una matanza

79



del “toro” que es el responsable de todo. Estos “matachines” de

» o«

México se parecen mis a los que hacian “dances”, “pastoradas”
o pastorales dramaticas que a puros danzantes burlescos, y asi
como la palabra llegé a América por via espafiola también llegaron
elementos del atuendo, segiin se puede apreciar comparando
fotos de aquéllos con las de danzantes populares ibéricos (Caro,
1984, p. 144).

¢Cdémo se dio este proceso disimil al europeo? Actualmente, se
pueden distinguir variantes en las danzas llamadas de matachines
o matlachines, las cuales estan definidas por regiones; una de ellas
es la que refiere Caro Baroja al Suroeste de los Estados Unidos,
principalmente en Nuevo México, donde aparecen personajes
establecidos como La Malinche, El Monarca, Monanga o Abuelo,
Perejundia o Abuela y El Toro, y se venera a la Virgen Maria,
siendo una danza religiosa actuada (Romero, 2009, pp. 194-203;
Stephenson, 2008). Otra variante se encuentra en el noroeste
de México, entre raramuris, yoremes y yoemes. Se trata de una
danza no actuada, aunque mantiene el término de monarco para
el capitan o lider de la danza. Son nombrados los soldados de la
Virgen. Su vestuario es parecido al de los moros, con un tocado
adornado con flores y listones de papel, un pafio cubriendo la
boca y varios pafios cubriendo el cuerpo, ademais de la sonaja y
la palma que llevan en cada mano respectivamente (Bonfiglioli,
1995, pp. 159-178; Velasco, 2006, pp. 207-253; Mendoza, 1992,
pp- 75-100; Acuiia, 2008a, pp. 106-127; Acuina, 2008b, pp. 97-
110). Una tercera variante, llamada matlachines o matarachines,
se encuentra en la Huasteca y en algunas zonas de Puebla, donde
tienen una organizacién mas de comparsa, siendo la variante mas
festiva y carnavalesca. Se asemaja a la danza de Huehues, pues
ambas se representan en dia de muertos. Los integrantes van
cubiertos con mascaras diversas y sombreros, algunas de ellas
representan a la muerte y el diablo, también hombres vestidos
de mujer, asi como viejos o huehues (Ybarra, 2015, p. 40-67).
Cabe mencionar que los huehues (viejos) son los antepasados
que regresan a convivir con los vivos.

Una cuarta variante es la que subsiste con el nombre de mat-
lachines, la cual se encuentra en lo que fue el antiguo Camino de

80



Tierra Adentro colonial, abarcando una ruta de mas de seis estados
de la Reptiblica Mexicana: Guanajuato, Jalisco, Aguascalientes,
Zacatecas, Durango, Nuevo Leén, Coahuila y Chihuahua, los
cuales se caracterizan por usar un arco y flecha de madera con
el que llevan el ritmo, y su vestuario tiene canutillos de carrizo,
de ldmina o de agujeta (Cérdova, 2016; Ortiz, 2015, pp. 213-230;
Ibarra, 2012, pp. 15-54; Rangel, 2012, pp. 347-369; Valdez, 2011,
pp- 50-78). Tiene variantes que se mezclan con los paloteados —o
danzas de paloteros, como se les llama en México- que pueden ser
con machetes o palos de madera, con los cuales llevan el ritmo de
la musica; también los hay con una palma en una de las manos,
ademads de la sonaja. Se les suele llamar también del Indio, de
Indios Broncos, de Apaches o de Chichimecas (Medrano, 2001;
Martinez, 2012).

Cabe mencionar que este vestuario con laminillas o canuti-
llos es el que representa a los indios chichimecas y se encuentra
precisamente donde se llevé a cabo la guerra contra ellos durante
la segunda mitad del siglo xvi en la Nueva Espafia (Martinez,
Wrigth y Jasso, 2016), al mismo tiempo que en Europa estaba de
moda la Comedia del Arte. En este sentido, las distintas variantes
de matachines en México se deben a que el término se trasplanté
en diversos géneros de danzas con vestuarios disimiles, los cuales
corresponden a las cuatro variantes anteriores, aunque en lo
dancistico, se puedan clasificar a grandes rasgos en danzas de
paloteo y danzas de conquista; no obstante, también podrian iden-
tificarse con danzas actuales como de locos, e incluso de diablos.
Valga apuntar que en el Cauca, Colombia, los matachines bailan
y saltan, pero también azotan con latigos a “todo aquel que los
matachines encuentran a su paso a lo largo de las calles” mientras
gritan hombres vestidos de mujer “queremos matachines”; en
otras versiones, como en Antioquia, aparecen embadurnados y
tiznados; o en Tolima, donde practican las danzas de matachines
“m4s organizadas y por parejas, como en la danza de las espadas,
vestidos con vestuarios altamente coloridos y emplumados”
(Navas-Courbon, 2014, pp. 128-130), es decir, estamos ante un
complejo con miltiples adaptaciones.

81



Apropiacién simbélica de las danzas

Las variantes de danza que he revisado retratan de manera fe-
haciente cémo las pricticas culturales se reapropian de acuerdo
a necesidades simbdlicas para reafirmar ciertas identificaciones
especificas. Se podria evidenciar la dominacién cultural o el control
social surgido a partir de la ensefianza y puesta en escena de tales
manifestaciones, pero la cuestién importante son las apropiaciones
desde cierta 6ptica emergente por parte de los participantes. Es
aqui que el infiel: el moro, el indio, el chichimeca, no son apro-
piados definitivamente como algo negativo, ya que las danzas de
conquista son por naturaleza los escenarios donde la diversidad
cultural muestra sus conflictos, pero también pueden formar
expresiones emergentes de equilibrio entre discursos antagénicos.

En este sentido, puedo ubicar dos discursos paralelos so-
brepuestos: uno evangelizador donde didlogos, danza y musica se
articulan para ofrecer un argumento justificatorio de la Conquista
y de las ventajas de la adoracién al dios cristiano, y otra, menos
institucionalizada, donde se expresa y representa una identifica-
cién con un pasado cultural remoto, sea étnicamente demostrable
0 no, y sin dejar de lado el aspecto devocional religioso. Es en
el vestuario y la parafernalia de las danzas donde se observa la
adscripcién a un bando concreto.

Resulta esclarecedora la identificacién de muchos jévenes
con el bando hereje infiel, quienes bajo su traje guerrero demues-
tran cierto orgullo por representar al id6latra, pero también a los
antepasados culturales y sus deidades antiguas. Es por ello que en
la historia reciente, los propios participantes de la danza otorgan
un sentido emergente a ciertos aspectos y elementos de la repre-
sentacién dancistica, y no los promovidos por los representantes
eclesidsticos. Asi, el papel del hereje, moro y hechicero medieval
fue articulado a los conceptos y simbologias locales americanas,
donde subrepticiamente se manifiesta ante el publico presente
esa identidad nativista.

Paradéjicamente, el “otro escenificado” se vuelve un “noso-
tros histérico”, donde sobrevive un dualismo identitario —entre
dios y el diablo, y entre el creyente y el hereje-, proveniente de

82



una concepcién mesoamericana de deidades duales. El bando
derrotado sigue representando la identidad local del danzante,
mientras manifiesta al mismo tiempo una consagracién al culto
catdlico extendido, pero extranjero. Es asi que una lectura profunda
y no estereotipada de las danzas guerreras supone entender por
qué se siguen llevando a cabo tales expresiones por los mismos
representados como derrotados, ya que posiblemente sobre-
viviendo el bando vencido -tlahualiles, tastoanes, matachines,
matlachines—, es como se supera el trauma de la Conquista —aqui
entendido el término superar en su cariz psicolégico-, ya que el
bando supuestamente vencido, siempre regresa al afo siguiente
a la fiesta re-presentado en la danza.

83






Capitulo V

Variantes de danzas guerreras en el estado de Guanajuato

En el estado de Guanajuato se interpreta una amplia variedad
de danzas las cuales se pueden clasificar en un nimero reducido
de tipos. De acuerdo a lo expuesto en el anterior capitulo, las
danzas guerreras pueden tener como argumentos distintivos la
lucha entre dos bandos oponentes y la demostracién de pericia
combativa de un solo bando que resguarda una imagen religiosa.
Por ello, a continuacidn, se revisardn las variantes existentes en
el estado, comenzando por las que tienen un argumento con
mayor antigiiedad histérica.

Danzas con dos bandos oponentes en Guanajuato

La danza de conquista es una de las manifestaciones mas impor-
tantes a lo largo y ancho del estado de Guanajuato. En la mayoria
de los municipios se organiza alguna danza o representacién que
tiene como relato alguna variante de la lucha entre dos bandos
contrarios, uno de los cuales representa a la cristiandad y el opuesto
alos infieles. En el presente apartado describiré las variantes més
importantes de danza de conquista en el estado; una vez hecho tal
recuento, se dara paso en el dltimo capitulo a la revisién visual
del vestuario.

Los12 pares de Francia

Uno de los argumentos dancisticos mds antiguos que subsisten
en el estado es la representacién de Los 12 pares de Francia, la
cual forma parte del ciclo carolingio, es decir, su origen proviene
de la época medieval en que Carlomagno envié a sus guerreros
a reconquistar el sur de Europa ante la invasién de los infieles.
Es en esa gesta donde vuelve a surgir un vigoroso imperio euro-
peo después de la caida de Roma, y aparece al mismo tiempo el

85



sentimiento de una comunidad cristiana. Debido a ello, los legen-
darios enfrentamientos entre creyentes e infieles seran recordados
e imitados en las celebraciones mas importantes del calendario
litGrgico europeo como parte de una reivindicacién religiosa,
politica y militar en aquella época.

Es asi como surgen los cantares de gesta, narraciones épicas
donde los personajes mds importantes de la nobleza realizan
legendarias proezas en el campo de batalla. Entre las primeras
ediciones en castellano sobre la vida y obra de Carlomagno y
sus Doce Pares sobrevive la Historia del Emperador Carlo Magno.
Las ediciones contienen un prélogo del traductor Nicolés de
Piamonte y su titulo completo prosigue: en la cual se trata de las
grandes proezas y hazartias de los doce Pares de Francia, y de como
fueron vendidos por el traidor Ganalon, y de la cruda batalla que tuvo
Oliveros con Fierabrds, rey de Alejandria. Traducida del francés al
castellano, consigna la narracién de los sucesos acaecidos en los
afios 810 y 811, la cual esta dividida en tres libros:

El primero habla del principio de Francia, y de quien le qued6
el nombre, y del primer Rey Christiano que hubo en Francia,
contando hasta Carlo Magno, que después fue Emperador de
Roma; y dicho Libro fue trasladado de Latin en lengua Francesa.
El segundo habla de la muy cruda batalla que tuvo Oliveros con
Fierabras, Rey de Alejandria, hijo del Almirante Baldn; y esto
estd en metro Francés, y muy bien trovado. El tercero trata de
algunas obras meritorias que hizo Carlo Magno; y finalmente
de la traicién de Ganalon, y de la muerte de los doce Pares
(Piamonte, 1765, pp. A3-A4).

Precisamente es a partir del Libro segundo, en el capitulo xii,
donde inicia una representacién de los Doce Pares de Francia
que se lleva a cabo en Guanajuato.

En fechas movibles, que deben caer en la semana de carnaval,
febrero o marzo de cada afio, se lleva a cabo la representacién en
un rancho llamado San Antonio del Gallinero, congregacién de
casas antiguamente pertenecientes a la Hacienda del Gallinero,
a tres kilémetros de la ciudad de Dolores Hidalgo. San Antonio
tiene una capilla de raigambre otomi, que mas al sur son llamadas

86



calvaritos, ya que se encuentran ubicadas en linea recta frente al
templo catdlico. Cabe destacar que fue aqui donde se encontrd
dentro de un oratorio en 1650 un santo, al cual se le recogia
un sudor milagroso, por lo cual “de toda la comarca acudian
los enfermos y indias prefiadas”, siendo una de las supersticio-
nes perseguidas por los frailes, como lo apunté en el capitulo 1t
(Cabranes y Calvo, 2015, pp.192-193).

San Antonio seguramente fue un pueblo otomi congregado
como parte de la hacienda del Gallinero, donde actualmente
se les ofrece una comida a los danzantes antes de su actua-
cién, en el antiguo casco de la misma, pero la representacién
completa se realiza en el centro del pueblo, en piso de tierra,
enmedio de la iglesia y la capilla. Los ensayos son los sibados
dos meses antes de la actuacién. El texto base data de 1836, de
una reimpresion de la traduccién de Nicolds de Piamonte. Para
la escenificacién tienen ya transcripciones en cuadernos con los
dialogos especificos de cada uno de los personajes, y un ayudante
lleva una copia general durante toda la actuacién. Entre los perso-
najes principales se encuentran Carlomagno, el Rey Clarién, Guy
de Borgoria, Ricarte de Normandia, Roldédn, Oliveros, Fierabras
de Alejandria, la princesa Floripes, el almirante Baldn, Reiner,
Ganalodn y el gigante Ferragus.

La escenificacién registrada en 2011 tuvo lugar el 6 de marzo,
y comenz6 a las 11:00 de la maniana, saliendo en procesién desde el
casco de la hacienda cargando los nichos con imagenes religiosas,
acompaifiados de: una banda de guerra de alfareros de Dolores
Hidalgo, la princesa Floripes y sus doncellas sentadas en una
carreta, los personajes de la danza, las reinas del pueblo, la banda
Los Ramirez y los asistentes en general. La representacion llené
todo el espacio central, desarrollindose el coloquio en varios
escenarios: una techumbre cubierta de lona donde se encontraban
los franceses, otra donde estaban los turcos, una construccion de
madera que emulaba un puente, una torre diminuta puesta sobre
un palo largo y delgado donde estarian presos algunos Pares, y
el arbol donde se colgd a uno de los personajes. Los didlogos se
dan por medio de traslados de uno o varios personajes a donde
se encuentra el lugar de la accidn, a lo cual se le suele llamar

87



“embajadas”, mientras que los duelos y escaramuzas se llevan a
cabo en los espacios entre los parajes ya mencionados. Ese afio
la escenificacién duré poco mis de ocho horas, terminando a las
20:00 horas, en la cual se intercalan los didlogos con escaramuzas
entre los bandos antagénicos. Terminan con una cena en el pueblo.

Se menciona que antes del afio 2009 “varios viejitos” que
interpretaban “un tambor, un violin, un tololoche y una trompeta”
acompaifiaban los combates con mtsica; sin embargo, en 2011 se
acompaiié la representacion con una banda de alientos, la cual
intervino con la misma pieza en cada una de las escaramuzas,
es decir, los enfrentamientos entre los personajes por parejas
a machete. Otro tipo de enfrentamiento es en forma de duelo,
cuando sélo se pelean a machete una pareja. Mientras los cristianos
se visten de diversos colores pastel, los turcos estdn vestidos de
negro, lo cual los identifica ficilmente, aunque se desconozcan
sus nombres especificos.

Moros y cristianos

Para el caso de la representacién de Moros y Cristianos, referiré
dos lugares de celebracién en los extremos oriente y poniente
del estado, la primera en San Felipe y la segunda en Coroneo.
En San Felipe se representa los dias 8 de mayo, 25 de julio y 29
de septiembre, aunque los batallones y los nichos efecttan reco-
rridos dos dias antes por el campo que se encuentra al extremo
poniente de la iglesia de San Miguel.

Para seguir los rastros de la danza en Europa, ya apunté en el
capitulo IV el primer dato sobre la ejecucién de la danza en el afio
1150, en la catedral de Lérida (Warman, 1972, p. 17). Seguramente
era en aquella época una diversion de la corte, pero al paso de los
siglos formé parte de la fiesta popular. En los primeros afios de
conquista en América se representaron tales danzas en este lado
del océano, como lo atestigua Bernal Diaz del Castillo en 1524:
“con arcos triunfales, y con ciertas emboscadas de Cristianos
y Moros, y otros grandes regocijos e invenciones de fuegos”
(Diaz, 1632, p. 196). La danza sobrevive en muchas localidades
a lo largo de casi todo el territorio nacional. Ya sea en la fiesta

88



multitudinaria de San Miguel o de Santiago, y en la mds intima
del 8 de mayo, en San Felipe, comienzan dias antes las corridas de
contingentes llamados “milicias”, encabezados por batallones de
guerra y bandereros, que llevan por “golpe de musica” redoblan-
tes y trompetas. Realizan figuras en circulo, en elipse, estrellas,
cruces y una figura de flor de cempasuchil. La primera corrida es
aproximadamente a las 10:30 y la segunda a las 15:30 hrs, durando
poco mas de dos horas cada una. Los enfrentamientos previos
se realizan haciendo un circulo girando en sentido contrario, y
cada vez que se entrecruzan, chocan palos con machetes en tres
ocasiones. El cristiano mayor conmina a retirarse al moro mayor,
el cual no accede a la peticién.

El dia de la fiesta se realiza el “Encuentro” cuando se da la
bienvenida a los contingentes de otras localidades. También dan-
zantes de Indios Brutos hacian sus encuentros con anterioridad.
Los moros entran al campo del Castillo, lugar de la escenificacién,
a caballo y con espadas, junto con la reina, una nifa vestida para
tal efecto. Los cristianos usan palos de madera. Se realiza una
representacién de combate con cafiones, donde se persigue a los
moros que roban las reliquias y una imagen de San Miguel que
resguardan en el castillo. Los batallones y el bando cristiano se
enfrentan a los moros haciendo un semicirculo frente a la fila
de moros. Al interior estin los cafiones que se hacen sonar para
representar la batalla. Los moros son perseguidos y encarcelados,
para después ser fusilados. Es aqui cuando entra en accién la Cruz
Roja, que se distingue por llevar una camilla sobre la que saldra
el rey moro fusilado, el cual lleva un gran sombrero de charro.
Asi es como termina la representacién, una vez que salen los
personajes, después de tres horas de actuacion.

Para el caso de Coroneo, hay un grupo de caballeria, similar
al de San Felipe, pero no participa en la escenificacién. Aqui, los
moros estin vestidos de rojo y tienen por insignia en la bandera
una media luna y una estrella. Los cristianos estdn vestidos de
azul y llevan por simbolo en la bandera una imagen del apéstol
Santiago. Ambos grupos llevan imagenes de bulto de Santiago,
ataviadas del color que les corresponde segun el grupo que las
lleva. Las representaciones se llevan a cabo tres dias antes de la

89



fiesta, en el paraje de La Venta, en la salida a Amealco, Querétaro,
el 22 de octubre; la segunda en La presa, al norte, en la salida a
la ciudad de Querétaro, el 23 de octubre; y la tercera en La Pefia
del Sombrero, al poniente, el 24 de octubre.

Se realiza también un Encuentro a las 12:00 hrs, seguido
de una misa a las 12:30 hrs. Por la mafana Gnicamente las dan-
zas de concheros de Querétaro bailan. A las 15:30 hrs. inicia la
representacién, los campamentos de ambos bandos se ponen
frente a una de las dos capillas que se encuentran en el patio de La
Presa; para el caso de la fiesta que se hace en el templo principal
el 25 de octubre, se acomodan al costado oriente del atrio de la
iglesia. Aproximadamente dura la representacién tres horas, y se
basa en didlogos con embajadas, s6lo que aqui la representacién
de la batalla se da de tres maneras: 1) en duelos en parejas entre
los personajes principales de cada bando y sus bandereros; 2) en
escaramuza en parejas; y 3) en dos grandes filas que se acercan
al centro del espacio donde entrechocan sus machetes. No hay
ningtin momento donde se haga un circulo o semicirculo, como
en el caso de San Felipe; tampoco hay distintos escenarios como en
la representacién de San Antonio del Gallinero.

Los personajes siguen siendo los mismos de la danza de los
Doce Pares, los cuales se heredan por manda. Seria preciso clasificar
la danza como 12 Pares de Francia, aunque en realidad la gente
del lugar la nombra de Moros y cristianos. En esta poblacién ya
no se representa todo el coloquio, puesto que se ha extraviado
en la comunidad. Se representa hasta el enfrentamiento entre
Carlomagno y el rey moro.

Chichimecas contra franceses

De los dos formatos de danza anteriores, surgi6 una tercera
variante en la época de la evangelizacién en la cual el papel del
bando moro o turco lo represent6 un grupo de indios barba-
ros. Este grupo fue llamado de Chichimecas, no refiriéndose
a una etnia especifica sino englobando en él a cualquiera de
los grupos del norte de México que asolaron las poblaciones
erigidas por los espafioles desde el siglo xvi. Menciones sobre

90



enfrentamientos teatrales entre creyentes europeos e infieles
indios se dan precisamente en esta época.

El primer registro donde se narra la participacién de indios
vestidos de chichimecas dentro de una representacién de moros
y cristianos fue tanto en Tlaxcala como en Puebla el afio de 1585.
Este afio coincide con la guerra que se desatd en contra de los
verdaderos chichimecas indémitos al norte del actual Guanajuato.
Tales representaciones fueron realizadas para agradar al nuevo
virrey Marqués de Villamanrique durante su camino a la Ciudad
de México. En ellas los tlaxcaltecas construyeron “un castillo de
madera de dos o tres altos, con muchos aposentos y retretes para
pelear en él en habito de soldados a su modo y ala espafiola, contra
otros indios en traje de chichimecas, cuando el virrey entrase en
aquella ciudad” (apud. Weckmann, 1994, p. 519).

Mis que danzas, tales recibimientos fueron una mezcla
de actuacién dialogada, danza y enfrentamientos con varas,
precisamente como en la actualidad se conservan las variantes
de la danza de Chichimecas contra franceses en Guanajuato. La
presencia de un bando francés en vez de uno espaiiol se justifica
desde una éptica histérica difusa pero coherente: “Rayados y
franceses vienen a ser como aztecas y espafioles, pero como aqui
habian chichimecas y como el siglo pasado también estuvieron
los franceses peléandose con nosotros, por eso la danza es de
chichimecas y franceses” (apud. Bonfiglioli, 1996, pp. 92, 114).
En cuanto al bando chichimeca, la descripcién de Fray Alonso
de la Rea de 1639, durante lo m4s cruento de la guerra contra los
chichimecas histéricos, muestra ese cambio de moros a chichi-
mecas, al fin y al cabo infieles:

A las tres de la tarde marcha el campo a la plaza, donde estd un
castillo de chichimecos en que tienen a la santa cruz cautiva,
con la decencia justa, rodeada de las escoltas y centinelas de los
enemigos. A las cuatro entra la milicia marchando por la plaza
y da una vuelta haciendo la salva a sus cuarteles, y acabada se
planta el campo frontero del castillo y ordena una escaramuza
con los chichimecos. Ordenada, salen las hileras contra las de
los enemigos disparando muchos tiros con la destreza que pu-
diera un veterano. Después de sacadas todas las hileras, se da el

91



Santiago y cautivan y vencen a los enemigos, ganando el arbol
santo de la cruz (de la Rea, 1996, pp. 165-166).

En el caso de esta conformacién de personajes, revisaré cinco
variantes: 1) de Celaya, especificamente del barrio de San Juan;
2) de Comonfort, Acimbaro y la Ciudad de México en Arar6;
3) de Comonfort; 4) de San Miguel de Allende; y 5) de San Luis
de la Paz.

La danza de Chichimecas y franceses del Barrio de San Juan,
municipio de Celaya, la registré durante la velacién de cruces en la
cima del Cerro de Culiacén, el cual se ha establecido por algunos
historiadores como el mitico Chicomoztoc, lugar de reunién
de antiguos grupos prehispanicos (Ledn-Portilla, 2009, p. 55).
Tanto una de las danzas de concheros de Valle de Santiago como
el violinista de la danza de Sonaja de Yuriria me informaron de
esa gran celebracién. El 30 de abril de cada afio comienzan a subir
varios contingentes de peregrinos y grupos de danza, para velar sus
cruces familiares o de la poblacién de donde proceden. Algunos
grupos suben al dia siguiente, para bajar con ellas el primero o
dos de mayo. Una vez abajo, se veneran en cada localidad el dia
de la Santa Cruz.

El bando chichimeca de la danza del Barrio de San Juan tiene
por vestuario un sombrero de ala ancha el cual se levanta de la
parte delantera para adornarlo con un par de espejos y plumeros;
usan nagiiilla y chaleco, los cuales tienen incrustadas laminillas
de metal que hacen un tintineo al momento de bailar. Ademas,
portan un escudo pequefio en uno de los antebrazos y en la otra
manipulan un machete. A la cabeza de la fila va uno de ellos por-
tando una bandera mexicana. Los franceses, por su parte, llevan
pantalén azul pastel y camisa blanca con una gorra redonda con
visera de la cual cae por detras una tela por la espalda a manera
de paiio de sol. También usan machete y, al igual que en el bando
oponente, el lider lleva una bandera, pero francesa. La danza se
divide en distintas piezas musicales interpretadas por una banda
de alientos. Durante algunas de las piezas se pelean en duelo,
mientras en otras cada grupo da vueltas en circulo bailando, a
modo de presentacién, mientras el bando oponente se queda a un

92



costado en descanso. En otras piezas ambos bandos se forman en
filas quedando frente a frente mientras se acercan una a la otra.

Otro de los santuarios mis importantes del Bajio se encuentra
en las colindancias de los municipios de Acimbaro, Guanajuato y
Zinapécuaro, Michoacin, demostrando que los limites estatales
no coinciden con las practicas subregionales. Arard, Michoacin,
estd ubicado en un antiguo manantial de aguas termales, el cual
fue mencionado como lugar de adoracién prehispdnica en la
Relacion de Michoacdn a inicios del siglo xvii: “La tinica hoja que
se conserva de la primera parte contiene el final de la descripcién
de una fiesta no identificada y la descripciéon completa de las
ceremonias que se hacian en Zinapecuaro y Arard para la diosa
Cuerauperi con motivo de la fiesta llamada Sicuindiro”. En ella
los corazones de esclavos o delincuentes “se echaban en las fuentes
termales de Arard, [...] los cuerpos se desollaban, los sacerdotes
bailaban vestidos con la piel de los sacrificados y eventualmente
también se comia su carne” (Espejel, 2004, pp. 50, 162, 308).

Las danzas que se presentan en Arard durante la fiesta del 17
y 18 de marzo en que se celebra al Cristo del lugar, venian princi-
palmente de Acdmbaro, las cuales tenian vestuario y parafernalia
parecidas, con la nica diferencia de que algunas usaban pantalén
por parte del bando chichimeca, el cual llevaba cosidas barbitas
de tela o laminillas de metal, mientras otros usaron falda larga.
Su formato de danza también fue similar. Ademas, se presenté
una danza de Chichimecas y franceses de la Ciudad de México
que tenia sus origenes en una generacion anterior, nativa de
Comonfort, Guanajuato, la cual aparece en un documental en
el atrio de la Basilica de Guadalupe el 12 de diciembre. Al inicio
de la presentacidn bailan en circulo para al final representar los
duelos de enfrentamiento a machete por parejas, una por una. Su
indumentaria es similar a la de Celaya, s6lo que los chichimecas
no usan un sombrero especifico. Los franceses usan pantalén
rojo y camisa azul, usando la misma gorra con pafio de sol a la
espalda. Aqui no se acompafan con una banda de alientos sino
con un conjunto de tambores, llamados huehuetls, a la manera
de las danzas aztecas.

93



La cabecera municipal de Comonfort, antiguo Chamacuero,
tiene su fiesta el 25 de noviembre, aunque las danzas salen a bailar
desde dos dias antes. Fui informado de esta fiesta por la danza de
concheros de la Teneria del Santuario, entre San Juan de la Vega
y Celaya, quienes asistieron a danzar a Apaseo el Alto un 28 de
octubre, dia de San Judas Tadeo. En aquella ocasién hubo dos
agrupaciones de Chichimecas y franceses; el bando chichimeca
usé pantalén con barbitas y botas, y en vez de sombrero llevaba
una cinta alrededor de la cabeza ornamentada con algunas plumas.
Sus armas eran un machete o una lanza con plumas en la punta.
Los franceses iban ataviados con un traje de escoltas que se suelen
usar en las escuelas de nivel basico. Ambos grupos hacian un
gran circulo, donde cada uno se trasladaba hacia un lado opuesto
bailando y entrechocando sus armas cuando se encontraban. Una
de las danzas contaba con una especie de “tienda apache”, cénica y
de base redonda, cubierta de tela y pieles, llamada tipi, estereoti-
padamente, en las Grandes Llanuras del suroeste angloamericano.
En la punta estaba izada la bandera mexicana, tal vez relacionada
con los castillos chichimecas representados durante la época co-
lonial. La musica de las piezas de baile fue interpretada por una
banda mixta de alientos, cuerdas y percusiones, sonorizados con
micréfonos y altavoces.

En San Miguel de Allende se lleva a cabo el desfile del 29 de
septiembre y una pequeiia celebracién en el Barrio del Valle del
Maiz el 15 de agosto. Supe de ambas celebraciones por el texto
de Carlo Bonfiglioli incluido en el libro Las danzas de conquista
(1996, p. 91-115). Durante la fiesta grande aparecen gran nimero
de grupos danzantes, entre ellos, incluso invitados de otros estados
de la Reptblica. Las danzas con dos bandos oponentes las pude
clasificar en danzas de Aztecas y franceses y danzas de Chichimecas
y franceses, junto a la de “Rayados chichimecas” del barrio de Valle
del Maiz. En las primeras se identifica ficilmente el vestuario de
penachos y pectorales de las danzas aztecas en el bando mexicano,
mientras los franceses son nifios y jévenes vestidos de escolta
escolar. La segunda se caracteriza por usar pantalones de dife-
rentes colores y botas para el bando chichimeca, algunos tienen
el torso desnudo o cubierto sélo por chalecos; en la cabeza llevan

94



paliacates amarrados sobre la frente. Los del bando francés usan
pantalén, botas, camisa y sombrero texano, lo que les da un aspecto
de vaqueros. La tercera, del barrio del Valle del Maiz, es similar
a la del barrio de San Juan, en Celaya, con nagiiillas y laminillas
colgando para el bando chichimeco, mientras el bando francés
usa pantaloncillos y mascadas al cuello de color rojo, medias
y camisa amarillas y sombrero con visera y su pafio de sol que
cae sobre la espalda. En este caso los colores la relacionan con
la bandera espafiola mis que con la de Francia; claramente se
trata de una caracterizacién del invasor europeo.

En el caso de San Luis de la Paz, se realizaba un largo desfile
que organizaba el municipio el primer domingo de noviembre;
en él asistian gran nimero de danzas, de las cuales varias fueron
invitadas de otros municipios como Leén y San José Iturbide. La
mayoria de los grupos seguian un formato similar, aunque en sus
banderas se denominaban de distantas maneras: de aztecas, de
rayados, de guerreros, huachichil. El vestuario de danza azteca
para el bando nacional fue lo mis caracteristico mientras el del
bando extranjero usaba uniformes de escolta, danzando pre-
ponderantemente jévenes y nifias con minifalda tableada. Su
acompanamiento musical fue de tambores en la mayoria de los
casos. Otros grupos mantenian la nagiiilla con laminillas cosidas
para el bando chichimeca y unas pocas tenian los personajes del
diablo y la muerte. Cabe mencionar que el paso de caminata era
muy similar en todas las danzas.

Danzas guerreras de un solo bando en Guanajuato

A continuacién se revisardn algunas de las variantes dancisticas
de danzas de un solo bando, las cuales, en ocasiones, puede tra-
tarse de danzas que perdieron a uno de los bandos en las tltimas
décadas. Cabe agregar que mostraré una propuesta de clasificacién
que no necesariamente tiene que ver con las formas en que los
danzantes se refieren a ellas, pues resultan confusos los térmi-
nos usados en las propias poblaciones. Términos como apaches,
aztecas o indios se usan para referirse a danzas distintas tanto en

95



el vestuario como en los movimientos de piso. Ambos aspectos
son los que usé para definir su nomenclatura.

Danza cortesana de paloteros

Al sur del estado se lleva a cabo una danza llamada de paloteros,
la cual estd conformada por una cuadrilla de dos filas, las cuales
entrechocan un palo de aproximadamente cuarenta centimetros
de largo que llevan en la mano derecha. Su vestuario es cortesano
en ambas filas a decir de algunos profesores de danza, pues usan
faldilla tableada, camisa de manga larga, capa y una especie de
tocado o cofia en la parte frontal de la cabeza, similar al usado
por el personaje de Moctezuma en algunas pinturas coloniales,
pero sin plumaje. Es acompafiada por banda de alientos y cada
pieza bailable se identifica por nimeros.

Se interpreta en el municipio de Yuriria y en Uriangato,
siendo en este Gltimo un conjunto de mujeres. He registrado
los grupos de Yuriria en la fiesta de la Preciosa Sangre de Cristo
el 4 de enero, en Casacuardn, el 25 de enero, y en Uriangato el
24 de diciembre, aunque también se comparte con el municipio
de Purudndiro, Michoacédn, donde se interpreta el 24 y el 31 de
diciembre. En este dltimo estado el vestuario es de color blanco
con vivos negros, mientras en el estado de Guanajuato es de
colores vivos o pastel. Su presencia sélo en estos municipios,
diferente a las del norte por no tener rasgo alguno de elementos
prehispénicos, puede deberse a que en esta regién no hubo en-
frentamientos con chichimecas en el siglo xvi 0 a que la filiacién
étnica de colonizacién no se llevé a cabo con grupos chichimecas
y si con espafioles y purépechas. Esto tendra que corroborarse.

Danza de indios de varas o machetes

En el noroeste del estado se interpreta en los municipios de Ledn,
Silao, Ocampo y San Felipe una danza que antiguamente se llamaba
de Brutos, y que en la actualidad se denomina de Broncos, o de
Barbaros en Silao. También se encuentra en Lagos de Moreno,
Jalisco. Se caracteriza por ser una cuadrilla de dos filas vestidos

96



de manera similar o idéntica que entrechocan varas o machetes.
El vestuario antiguo llevaba nagiiilla y chaleco de franela roja con
canutillos asidos que remataban en pequeiias borlas de estam-
bre, con camisa, y un tocado hecho de plumas llamado corona
de chilillos. A finales del siglo xx el vestuario cambié, dejando
de usar las nagiiillas y cambiarlas por pantalén con adornos en
la linea externa de la pierna, ya sean de plumas o con tiras de
tela. También se dejé de llevar la corona para usarse una cinta
en la cabeza a la cual se le asian unas pocas plumas al modo que
aparecen en algunas peliculas de mediados del siglo xx; ademas
de portar un escudo en uno de los brazos. En la actualidad se
retoma el vestuario tradicional o antiguo para danzar en las
mafanas mientras en las tardes se usa el vestuario de “indio piel
roja”, es decir, de los nativos angloamericanos, con penacho de
largas plumas, chaqueta que emula piel, con barbillas de agujeta o
de tela, habiendo gran nimero de variantes en cuanto a colores,
texturas y telas.

Hay ademas unos personajes llamados locos, los cuales acom-
panian a las filas sin formarse en ellas, ataviados como monstruos
o charros, con un latigo el cual sirve para llamar la atencién del
publico y hacerle el debido espacio a la danza, ademas de verificar
que la danza esté bien formada y hagan los pasos correspondientes.
También es usual que se haga una representacién del pasajero,
donde un personaje vestido de hombre de campo y tiznado de la
cara es acechado por los indios quienes al final lo descuartizan.
La danza se acompafi6 con guitarras de concha de armadillo o
bule hasta mediados del siglo xx, después se usé el banjo traido
por los migrantes de Estados Unidos y se incluyeron tambores
(bombos) para marcar el ritmo ante la intensidad de ruido en las
ferias durante las fiestas patronales (Martinez, 2012).

Danza de rayados o chichimecas
Hay otras danzas que podriamos llamar de Rayados, pues no tie-
nen un bando oponente. Si bien hay variedad en sus atuendos, se

caracterizan por llevar como atuendo ropa roja a café, emulando
pieles o con pintura a rayas verticales sobre el cuerpo y el rostro.

97



Asi las pude fotografiar en el cerro de Culiacin, provenientes de
Santa Cruz de Juventino Rosas y de Canada de Caracheo, o en la
fiesta de Comonfort de finales de noviembre, acompafiados por
banda de alientos o banda mixta de metales y cuerdas. Su vestuario
es totalmente diferente a las danzas aztecas y concheras, y también
a las danzas de chichimecas y franceses tradicionales. Me parece
que la caracteristica radica en que en ningin momento se forman
en dos filas, sino que ejecutan varios pasos de camino haciendo
un gran circulo. Uno de los vestuarios puede ser descrito como de
comanche, con pantalén y chaqueta de tela café o beige, emulando
piel, y es acompafiada por bandas de alientos metal. Algunas de
ellas incluyen los personajes de la muerte y el diablo, los cuales
juegan a tirar a los danzantes chichimecas con la guadaiia o el
tridente, respectivamente. Estos personajes también hacen una
representacion donde se descuartiza a un chichimeca.

Danzas concheras y aztecas

Hablar de danza conchera es un tema amplio y complejo desde
diversos puntos de vista. Diversos investigadores la consideran
con elementos para ser clasificadas como danza de conquista:
“Aunque no estén presentes en el escenario ritual, para los con-
cheros la danza es una especie de ‘combate’ contra sus supuestos
enemigos culturales”, como apunta Andhuac Gonzalez (1996, p.
224); sin embargo, desde el punto de vista coreogréfico, tiene
caracteristicas totalmente distintas.

Respecto a su historia, desde los estudios pioneros de Gabriel
Moedano (Buenas noches, 2012; Moedano, 1972, 1988), se ha
propuesto un origen otomi-chichimeca, el cual se puede rastrear
desde el siglo xix, como apunté en el capitulo 11, acerca de las
hermandades de danza de arco y flecha en el Bajio. Con tal an-
tecedente, el vestuario azteca es una practica emergente desde la
década del treinta y cuarenta del siglo xx en la ciudad de México.
En este sentido, se puede hacer una delimitacién temporal que
pervive en el vestuario, los danzantes ataviados con tilma y tocado
tipo Moctezuma (concheros), y los de pectoral y taparrabo con
penacho de largas plumas (aztecas). A estos dos tipos se suma uno

98



que podria nombrar como New Age, el cual se caracteriza por usar
faldilla y camisa blanca, con una cinta de color rojo en la cabeza.
A pesar de tales vestuarios, es innegable que en lo coreogrifico
se mantiene la estructura de un centro, donde se pone un palia-
cate en el suelo sobre el cual se encuentran el sahumador y las
armas —las conchas con caja de armadillo o bule-, ylos danzantes
alrededor, protegiéndolo en circulos concéntricos. Esta confor-
macién espacial es unica, y seria la diferencia fundamental en lo
coreografico con las danzas de cuadrilla a dos filas, y las circulares
girando alrededor de un punto central.

Respecto a su prictica en el estado de Guanajuato, se en-
cuentra en amplias zonas, desde San Francisco del Rincén hasta
Acambaro, y desde Xicht hasta Pénjamo; y se puede observar
la existencia de los tres tipos de vestuario antes referidos. En
cuanto a las celebraciones a las cuales asisten, es numerosa y en
cualquier época del afio, pues acompaian fiestas patronales y
velaciones especificas.

Danzas chichimecas sin bando oponente

Similares en la coreografia, existen danzas chichimecas en cuadrilla
de dos filas que no presentan diferencias en el vestuario entre sus
miembros. Incluso, cada fila estd encabezada por banderas mexicanas,
como algunos grupos de Valle del Maiz, San Miguel de Allende. Se
acompanan con tambores y portan escudos, tocados de plumas y
pantaloncillo a lo apache (estereotipo del suroeste angloameri-
cano). Lo anterior se observa también en cuadrillas de danzantes
mujeres, lo cual no existia hace cuatro décadas; incluso también
hay cuadrillas de nifios. En este caso usan camisén adornado con
barbitas de tela (a lo comanche). Un testimonio de San Miguel
de Allende aclara el proceso de pérdida del bando francés desde
la 6ptica de los propios danzantes:

los franceses comenzaron también a degenerarse y en lugar de
salir con su pantalén rojo y su camisa azul vestian normal, no
mas con el pafio de sol.... Llegé el tiempo que ya no hubo bandera
de los franceses, sino que en lugar de sacar su bandera sacaron

99



ya dos banderas de México y asi se acabaron completamente los
franceses (apud. Bonfiglioli, 1996, p. 92).

El antropélogo Carlo Bonfiglioli define que las danzas de apaches
destacan por “la exuberancia fisica y una suerte de culto estético
por la virilidad guerrera” aunque sean “guerreros sin enemigos”,
pues han dejado de lado a cualquiera de sus oponentes histéricos;
en cambio, los chichimecas de nagiiillas “més que estetas de la
virilidad guerrera, se presentan, junto con sus contrincantes los
franceses, como practicantes del culto a la Santa Cruz”, variantes
que compara con la que se da entre los grupos de concheros de
nagiiillas que veneran a la virgen de Guadalupe y las danzas az-
tecas que veneran al dios guerrero Huitzilopochtli (1996, p. 113).

Dado que San Miguel es una ciudad de importancia cul-
tural en la regién, actualmente otras danzas han retomado la
desaparicién del bando europeo, como se observa entre los chi-
chimeca-jonaces de Misi6én de Chichimecas quienes cuentan con
un grupo de nifias con atuendo de indio catequizado: camisén
adornado con grecas en la punta inferior y una cinta alrededor
de la cabeza, a manera de corona, con unas plumas en la parte
trasera que sobresalen sobre la coronilla. Este grupo lleva sonajas
y bailan en dos filas. Otra agrupacién lleva el vestuario de salvaje
chichimeca, el cual estd integrada por jévenes y adultos que por-
tan pieles de animal, se pintan la cara y usan huesos y simbolos
animales a manera de pecheras, collares, pulseras y otros adornos,
teniendo partes del cuerpo desnudas. Este grupo se presenta en
eventos de reivindicacién indigena tanto gubernamentales como
particulares, puntualizando que se trata de una reapropiacién
de las danzas chichimecas prehispénicas, con el asesoramiento de
investigadores. Cabe mencionar la organizacién del Encuentro
de la Toltequidad en Mineral de Pozos que suele durar tres
dias, donde se presentan danzas y grupos New Age, entre otros
conjuntos de géneros musicales invitados.

Me parece que las idealizaciones de virilidad de los pueblos
prehispanicos del norte del continente difundidas por los medios
de comunicacién han cubierto una necesidad de reivindicacién
surgida a partir de la consciencia de ese pasado indigena. Ello se

100



articula al culto a las imagenes catélicas, no sin tensién y con-
tradicciones. Es en las poblaciones pequefias donde los maestros
son adultos mayores, con fuertes lazos con un catolicismo rural
relacionado con procesiones y peregrinaciones, donde se man-
tienen los vestuarios de indio catequizado.

Una cronologia dancistica

Después de hacer este breve recorrido por los principales tipos de
danzas guerreras de Guanajuato, se pueden determinar varias fases
o estadios argumentales distintos. El primero, el mds antiguo, es el
que representa la gesta medieval entre franceses y turcos, fechada en
el aio ochoscientos de nuestra era. La segunda se trata de la versién
castellana-aragonesa del argumento carolingio, el cual se extiende
por muchas poblaciones espaniolas, especialmente del norte. La ter-
cera es la versién en que el bando moro se transforma en el bando
chichimeca, justamente cuando se vivi6 lo més cruento de la guerra
chichimeca. La cuarta variante es de la segunda mitad del siglo xix,
donde sucede un cambio importante, el bando francés es el contrario
de los chichimecas, en estrecha relacién con la invasién francesa de
1862. La quinta versién es ya muy reciente, en la segunda mitad del
siglo xx desaparece el bando contrario a los chichimecas, dejando
de ser una danza eminentemente histérica para transformarse en
una de reivindicacién étnica en gran medida.

Esto dltimo indica por qué varios grupos de chichimecas han
dejado de lado la nagiiilla y se visten como aztecas o como chichime-
cas desnudos del torso. Dicho revival se da desde la ciudad de Leén
hasta Misién de chichimecas, en el municipio de San Luis de la Paz,
demostrando que las nuevas generaciones tienen predileccién por
representar a los pueblos prehispanicos del norte del pais, mas que al
indio catequizado y servil. Asi, las danzas de conquista con pérdida
del bando oponente, se van acercando a las que desde un principio
fueron concebidas con un solo bando, con excepcién de la danza
de paloteros, que no tiene relacién con la identificacién nativista
prehispénica, tal vez por encontrarse en el sur del estado, donde
ideolégicamente no se concibe a los chichimecas como antecedente
cultural histdrico e identitario de la poblacién.

101






Capitulo VI

Representacion, vestuario e identidad en las danzas
guerreras de Guanajuato

Para concluir la presente investigacién, a continuacién se ex-
pondran visualmente los vestuarios dancisticos referidos en el
capitulo anterior con algunos breves comentarios. Cabe mencionar
que los ejemplos visuales son representativos pero no agotan
la variedad de detalles especificos en cada grupo dancistico, lo
cual muestra la creatividad y también un deseo de aportar algin
elemento distintivo.

Comenzaré por el vestuario del bando catélico de las danzas
de conquista, continuaré con el bando infiel y culminaré con
las danzas de un solo bando. Este orden permitird la compara-
cién entre bandos afines para mostrar los procesos simbdlicos
e histéricos determinantes en cada vestuario, lo cual denota el
proceso cambiante de la identidad en cada una de las expresiones
dancisticas referidas.

Bandos catélicos
Los pares de Francia

En primera instancia muestro el vestuario de los doce pares de
Francia de Dolores Hidalgo, la cual debiera acercarse a la indumen-
taria guerrera de los caballeros medievales. El tocado emula cascos
para la batalla, casi todos de color azul pastel, donde estd escrito
el nombre del personaje; son altos de enfrente y por la parte de
atras caen unas guirnaldas de monios de colores; la falda es larga y
cerrada, la capa llega a la pantorrilla y la camisa es de manga corta,
ambos adornados con flecos blancos o dorados en las orillas, siendo
los tres elementos de colores pastel en su mayoria. Los lentes
oscuros dan a los danzantes cierto halo de seriedad y autoridad.
Algunos usan guantes negros. Cuando pelean, el entrechoque de

103



sus espadas llama enormemente la atencién. La diferencia con
Carlomagno radica en su corona con un crucifijo en
la parte superior y una larga barba negra (Imagen 1).

Imagen 1. Los pares de Francia en San Antonio del Gallinero, Dolores Hidalgo.
2011. Fotografia: Alejandro Martinez de la Rosa.

Los cristianos

Por su parte, en la representacién de Coroneo, lo fundamental entre
los bandos es que los catélicos usan prendas de color azul celeste de
uso cotidiano. Llevan también el machete con el cual combaten. El
vestuario con mas elementos especificos es el de Carlomagno,
quien lleva capa, falda larga con flecos dorados y encima una tiras
de tela del mismo color emulando las tablas de la falda (Imagen
2). En el caso de la versién de San Felipe, el bando catdlico usa
vestuario cotidiano ranchero, pero se diferencia del bando infiel
por andar a pie. Para el momento de la batalla, pasan a segundo
término pues no actdan; son las bandas de guerra, vestidas de
traje militar verde, con gorra y botas negras, las que destacan por
su sonoridad y vestuario (Imagen 3).

104



Imagenes 2 y 3. Bando cristiano. Coroneo y San Felipe. 2011 y 2010 respec-
tivamente. Fotografias: Alejandro Martinez de la Rosa.

Franceses

En el caso de las danzas de Celaya, usan gorra a la cual estd asida
un pafio de sol en la parte trasera. Los colores son blanco y azul
pastel. Pueden llevar pantalén corto con media larga o pantalén
largo hasta el tobillo, con un vivo de listén cocido a la linea ex-
terna de la pierna (Imagen 4). En el caso de las de Comonfort, son
similares a la anterior, pero con colores rojo y azul, u otros colores

105



(Imagen 5). Los de Valle del Maiz, municipio de San Miguel de
Allende, usan los colores de la bandera espaiiola, amarillo y rojo,
y su pafio de sol es muy largo (Imagen 6).

Imaégenes 4 y 5. Franceses de Celaya y Comonfort. 2011.
Fotografias: Alejandro Martinez de la Rosa.

106



Imagen 6. Franceses de Valle del Maiz, San Miguel de Allende. 2013.
Fotografia: Alejandro Martinez de la Rosa.

107



Bastoneras o de escolta

En el desfile de noviembre que se lleva a cabo en San Luis de
la Paz se observé en varias danzas representativas de escuelas
de educacién bisica el vestuario usado normalmente para las
escoltas que llevan la bandera en los desfiles civicos naciona-
listas, siendo en estos casos mujeres jovenes de secundaria o
bachillerato: botas, minifalda tableada, saco con charreteras y
boina o gorra, combinando normalmente dos colores (Imégenes
7'y 8). Es evidente la congruencia desde el punto de vista de un

traje militar de gala.

Imaégenes 7 y 8. Francesas de San Luis de la Paz. 2010. Fotografias: Alejandro
Martinez de la Rosa.

108



Vaqueros

Un caso aparte es el de una danza de San Miguel de Allende
donde el bando catélico estd vestido a la manera de cowboy,
es decir, de botas, pantalén metido dentro de las botas con su
vivo hecho de listén en la linea externa de la pierna, camisa de
manga larga con charreteras y sombrero texano. Lo paradéjico
es que llevan una bandera francesa (Imagen 9). Aqui se muestra
la relacién entre indios chichimecas del norte de México e indios
piel roja de Estados Unidos, donde sobresale no el vestuario de
los enemigos franceses, sino de los enemigos de los pieles rojas:
los cowboys.

Imagen 9. Vaqueros franceses de San Miguel de Allende. 2013.
Fotografia: Alejandro Martinez de la Rosa.

109



Bandos infieles
Turcos

En este caso los personajes llevan falda, capa y camisa negra, con
una corona terminada en picos forradas de colores con un ligero
doblez hacia afuera. Los flecos de la falda, capa y camisa son do-
rados o blancos. Llevan su machete, y uno lleva escudo donde se
representan dos idolos, muestra de su paganismo. Todos llevan
barba negra y lentes oscuros (Imagen 10).

Imagen 10. Bando turco. San Antonio del Gallinero, Dolores Hidalgo. 2011.
Fotografia: Alejandro Martinez de la Rosa.

110



Moros

En Coroneo llevan camisa sport roja y pantalén de mezclilla,
con gorra roja o sombrero ranchero, sin faltar el machete; sélo
unos cuantos llevan pantalén rojo. Los personajes principales
portan capa roja con flecos dorados, y uno de ellos llevaba casco
militar pintado de rojo (Imagen 11). En el caso de San Felipe, los
moros usan vestuario ranchero cotidiano, con machete en mano,
y van montados a caballo, a manera de cabalgata. El rey moro
se diferencia unicamente por llevar un gran sombrero jarano de
caporal (Imagenes 12).

Imagenes 11y 12. Moros de Coroneo y San Felipe. 2011 y 2010 respectivamente.
Fotografias: Alejandro Martinez de la Rosa.

111



Chichimecas

El vestuario de chichimecas de Celaya, Comonfort, Valle del
Maiz, San Miguel de Allende y San Luis de la Paz se caracteriza
por las filas de laminillas que cuelgan de su camisola color café,
rojo u oscuro (s6lo en Valle del Maiz usan otros colores), lo cual
emula trajes hechos de pieles (Imagenes 13 y 14). En el tocado
varian ligeramente, pero todos usan plumas y pieles de animales.
En el caso de Celaya, usan un sombrero de palma que es doblado
hacia arriba de la parte de enfrente para colocar espejos y asir
las plumas del color de la bandera mexicana (Imagenes 15 y 16).

Imagenes 13 y 14. Rayados chichimecas de Valle del Maiz, San Miguel de
Allende. 2013. Rayados de San Luis de la Paz. 2010. Fotografias: Alejandro
Martinez de la Rosa.

Imagenes 15 y 16. Chichimecas de Celaya y Comonfort. 2011.
Fotografias: Alejandro Martinez de la Rosa.

112



Un solo bando nativo
Guerreros cortesanos

Los paloteros del sur de Guanajuato usan falda de colores prima-
rios o pastel, adornados con listones de colores, ademas de camisa
y un tocado adornado de morios al frente y con cintas de papel
metalico de colores con caida hacia la espalda; para portarlo,
llevan sobre la cabeza un pafio de color blanco o metilico que
cae como paiio de sol en la espalda. Usan huarache y un palo de
madera de aproximadamente 40 centimetros (Imégenes 17 y 18).

Imagenes 17 y 18. Paloteros de Yuriria.
2011. Fotografia: Alejandro Martinez
de la Rosa.

113



Indios con varas o machetes

La danza de indios brutos, broncos o barbaros del noroeste del
estado se caracteriza en su versidn antigua por la corona de chi-
lillos: varas adornadas con pequeiias plumas de colores que van
asidas al frente de la corona. Se usaba falda cerrada que cubria
la rodilla, pero ahora, a imitacién de los matlachines, se usa una
falda abierta por ambos costados. Anteriormente se asian tanto
a la falda como a la camisa canutillos rematados con una borla
de estambre, después se usaron agujetas y barbillas de tela, pues
las laminillas metalicas pesaban mucho. Hace medio siglo la tela
era aun de franela color rojo, pero después se introdujeron telas
sintéticas de colores vivos. Se usan huaraches, muchas veces con
cascabeles. Actualmente se usan machetes o varas de madera largas
para el entrechoque ritmico (Imégenes 19 y 20).

Imagenes 19 y 20. Indios Broncos de Ledn. 2011. Fotografias: Alejandro
Martinez de la Rosa.

114



Indios piel roja

Actualmente varias danzas de indios usan atuendos de “apache”,
es decir, los que aparecen en las peliculas angloamericanas. Hay
de varios tipos, 1) de comanche, con pantalén y chaqueta café con
barbitas de la misma gamuza, con cinta a la cabeza de la cual penden
algunas plumas (Imagen 21); 2) de piel roja, con gran penacho de
largas plumas, pantalén y chaqueta de colores diversos con ador-
nos de plumas y barbitas (Imagen 22 y 23); y 3) de chichimeca
prehispanico, mayormente desnudo del torso, con pintura negra
y adornos de hueso, pieles y redes de hilo (Imagen 24). Todos
estos tipos tienen multiples variedades.

Imagenes 21y 22. Indios piel roja de Comonfort y Ledn. 2011.
Fotografias: Alejandro Martinez de la Rosa.

Imagen 23 y 24. Vestuario de comanches en el Cerro de Culiacdn. 2011.
Vestuario de chichimecas prehispanicos de Misién de Chichimecas, San Luis
de la Paz. 2010. Fotografias: Alejandro Martinez de la Rosa.

115



Concheros

El antiguo vestuario de concheros tenia como caracteristicas
principales la tilma, el tocado tipo Moctezuma y huaraches. Tal
indumentaria se usa hasta la actualidad por los grupos que no han
renegado del catolicismo convencional ni de los instrumentos
musicales cordéfonos traidos por los espafoles. Hoy usan diver-
sos disefios, con falda cerrada o abierta, capa, camisa o chaleco,
usualmente de blanco con remates de plumas pequefias de colores
en las orillas y tocado con plumas de colores (Imagen 25).

Imagen 25. Concheros en Araré. 2011. Fotografia: Alejandro Martinez de
la Rosa.

116



Aztecas

De acuerdo a la memoria oral, a partir de las décadas del treinta y
cuarenta del siglo xx se comenzd a usar un vestuario mas cercano
a como debieron vestirse los mexicas prehispanicos, en su ca-
racter noble, o de guerreros dguila. Son ficilmente identificables
por usar penacho de plumas largas y delgadas en el tocado que
van asidas a su parte trasera, pero que no caen hacia la espalda
como los penachos piel roja. El uso de pectoral y taparrabo es
inconfundible, junto al uso de huarache (Imagen 26).

Imagen 26. Danza azteca en el Cerro de Culiacin. 2012. Fotografia: Alejandro
Martinez de la Rosa.

117



Danzantes New Age de la mexicanidad

Existen danzantes que buscan captar las energias del universo a
partir de su préctica, por lo cual su vestuario no es del todo nativista
ni guerrero. En este sentido no tienen “arma’, sino parafernalia
que ayuda a captar tal energia. Su vestuario es blanco de manta,
ya sea pantaldn, falda, camisa de tirantes o de manga, cinta roja
atada a la cintura o en la cabeza (Imagen 27).

Imagen 27. Danzantes con vestuario New Age en Acimbaro. 2010.
Fotografia: Alejandro Martinez de la Rosa.

118



Conclusiones

En definitiva, los antecedentes histéricos de la regién del Bajio
marcan una sociedad pluricultural desde antes del contacto con los
europeos. La regién otomangue fue un epicentro urbano y cultural
en el Clésico y Preclésico, interrelacionado con las megal6polis
de la época; sin embargo, fue a partir de su disgregacion en el
Posclasico en que perdié concrecién. Su posicién como zona de
frontera entre los grandes estados militares del Posclasico tardio
delined su identificacion como zona de barbaros, lo cual es un
error de interpretacidén que se repite atin hasta la actualidad,
pues tales “toltecas chichimequizados” tuvieron intercambios
comerciales y culturales con los asentamientos clasificados como
mesoamericanos (Brambila, 2001, pp. 329-341).

Ya en tiempos coloniales, tal concepcién de guerreros sal-
vajes con que se les consideraba entre mexicas y purépechas fue
aprovechada también por los hispanos para justificar la férrea
colonizacién del siglo xvi. Si bien no hay datos suficientes en
el aspecto cultural, los habitantes prehispdnicos en el actual
estado de Guanajuato conformaron ciertos ritos y creencias los
cuales no fueron erradicados de tajo, como era el objetivo de la
evangelizacion catdlica. Es precisamente en los territorios bajo
resguardo de mercenarios indigenas otomies que subsisten en
mayor medida practicas idolatricas durante los siglos xvi y xvii
donde surgen velaciones y danzas que se reorganizan después
del movimiento armado de independencia.

Lo anterior da como resultado una regionalizacién al interior
de la regién de Bajio, fuertemente articulada en lo econémico y
comercial, pero con profundas diferencias culturales producto
del proceso disimil de colonizacién del siglo xv1, que tiene como
uno de sus indicadores a la danza tradicional. Asi, al norte de
la supuesta frontera mesoamericana del rio Lerma, se pueden
identificar diferencias notables entre la zona que otros autores

119



definen como los Altos y la Sierra Gorda, a pesar de estar ambas
en zona chichimeca. Por ello se puede proponer la zona de la
Sierra Gorda con el Real de Xicht y Atarjea como localidades
mas visibles y que tendrian fuertes nexos con Jalpan de Serra,
Querétaro, compartiendo rasgos con las otras zonas serranas de
San Luis Potosi y Querétaro.

Otra zona seria la otopame, con los municipios de Victoria,
Santa Catarina, Tierra Blanca, Dr. Mora, San Luis de la Paz,
San José Iturbide, Dolores Hidalgo, San Miguel de Allende,
Comonfort, Juventino Rosas, Villagran, Cortazar, Celaya y los
Apaseos, justificada por las caracteristicas histéricas y culturales
relacionadas con la fuerte influencia otomi a partir del siglo xvi,
aunque se trate, como hemos visto, de una zona pluriétnica.
Una tercera zona serian los Altos, del municipio de Guanajuato
hacia el noroeste del estado, caracterizada por su colonizacién
estanciera y articulada fuertemente al abastecimiento de la ciudad
minera, aunque su conformacién fue también pluricultural con
un nimero de poblacién indigena mayor durante los tres siglos
de Colonia, con excepcién de las ciudades de Ledn y Guanajuato.

Por dltimo, el pequeiio margen limite entre los estados
actuales de Guanajuato y Michoacin, no comparten los rasgos de
haber sido colonizados desde una estrategia militar en contra de
los chichimecas alzados, sino desde la articulacién con las redes
comerciales de la antigua estructura politico-econdémica tarasca,
por lo cual conserva ese referente cultural hasta la actualidad.
Pénjamo y sus poblaciones afines comparten con los Altos su nexo
cultural con Jalisco al poniente, pero también con Michoacén al
sur en un tipo de cultura ranchera mestiza, donde no encontré
en la actualidad antiguas tradiciones dancisticas. Claro, tales
delimitaciones parten de un elemento cultural como es la danza
tradicional y, basandonos en otros indicadores, dichos limites
podrian ser corroborados o alterados (Martinez, 2013)

No obstante, la investigacion presentada en la primera parte
del presente libro se propuso consolidar lo observado en el trabajo
de campo realizado desde hace mas de una década en el estado. En
este sentido, las breves menciones a la danza, y a la musica que
la acompaiia, permiten demostrar una linea de transmisién de

120



algunos de sus aspectos desde la colonizacién del siglo xvi1 a las
practicas rituales del siglo x1x. En la actualidad, aquellos rituales
han perdido su conexién con el sistema ideolégico subalterno
colonial, producto de una sociedad pluricultural con reivindi-
caciones agrarias y culturales especificas que consolidaban su
aspiracion de libertad econémica, politica y cultural respecto a
las estructuras de poder institucionalizadas. Sin embargo, atn
se pueden encontrar las conexiones profundas de un sistema
devocional heterodoxo de catolicismo, principalmente en la
zona otopame, que tiene como punto culminante los ritos rela-
cionados con las cruces, los cerros, las flores y las dnimas, y que
comparten con el semidesierto queretano y con otras regiones
de raigambre otomi o pame.

Tal sedimento cultural sobrevive en pricticas y devociones
donde se reafirma una relacién estrecha con el entorno que con-
fiere a las caracteristicas del territorio una significacién ritual que
aun persiste en las danzas guerreras. Por ello, no es de extrafiar
la relacién entre la defensa de las costumbres con la defensa del
territorio, ya sea por via armada o juridica. Asi, en el imaginario
regional, mas alld de una verdadera ascendencia otomi a partir de
los caciques fundadores, la identidad y reivindicacién indigenista
estd disponible para quien cumpla la obligacién ritual al pie de
la letra y tenga acceso a la historia oral de injusticias y despojos
a las comunidades, sean indigenas o no en la actualidad.

Lo anterior consolida la reivindicacién del indio guerrero,
en contraposicion al estereotipo del indio flojo, borracho e
indolente, que se sugirié desde la Colonia por parte de los ha-
cendados. La imagen negativa del chichimeca estuvo en pugna
con la reivindicacién del indio catolizado que habia conquistado
nuevos pueblos, nuevas almas y, por ende, nuevas tierras. Asi es
como la lectura de tradiciones como la danza, que persisten hasta
el dia de hoy, toman sentido vital en la época contemporinea,
y s6lo asi se puede entender que en zonas urbanas como Ledn
o San Miguel de Allende haya una proliferacién de grupos de
danza guerrera por parte de numerosos jévenes (Martinez, 2016).

Un proceso mas complejo se da en la danza de concheros,
donde la velaciéon es de suma importancia como ritual otopame

121



para comunicarse con las dnimas de los cuatro vientos, sus ante-
pasados danzantes. La velacidn, junto con la danza, se vincula al
recuerdo de aquellos antepasados remotos, capitanes guerreros de
arco y flecha. Tanto éxito tuvo esta articulacién ritual de elementos
prehispénicos y catélicos, que durante la persecucién del dltimo
tercio del siglo xix se dispersé exitosamente hacia la ciudad de
México en su version de danza Azteca (Moedano, 1972, p. 1988);
sin embargo, la memoria oral de la danza otopame pervive en
distintas regiones del estado (Vargas 2013), sumado a los abor-
dajes de algunos pocos recopiladores (Razo, 2013, pp. 102-110).

Tales agrupaciones de danzas no estan alejadas de reivin-
dicaciones agrarias ni religiosas, el respeto a sus tierras y a su
bandera fue el objetivo politico-ideolégico que perdurd durante
el siglo x1x, por lo cual, en un ambiente de positivismo, fueron
reprimidas sus pricticas y enajenadas sus tierras. La defensa de
su identidad, religion y pertenencias se basaron entonces en
un culto esotérico, nocturno, de reivindicacién guerrera hacia
sus antepasados, la cual sobrevivié y pudo expandirse a nuevos
territorios durante el siglo xx, idealizando ese pasado guerrero
de resistencia ante los invasores de tierras y almas del pasado y el
presente. Si las practicas se diversifican entre rasgos chichimecas,
otomies, aztecas, o piel roja, al mismo tiempo se consolidan como
caracterizacién de reivindicacién nativista, hasta el punto de
desaparecer al antiguo enemigo discursivo de las danzas de con-
quista, pues ahora, como se suele argumentar, el enemigo no esté
en la danza, sino fuera de ella. En este sentido, cabe destacar una
variante del vestuario de danza de Chichimecas contra franceses
donde los chichimecas ataviados a lo prehispénico se enfrentan a
unos cowboys. ;Es posible que la reivindicacién chichimeca ahora
tenga como objetivo vencer la ideologia del imperialismo yanqui?
Cabria considerar que simbélicamente los llamados indios piel
roja también fueron chichimecas, y que aquéllos también prac-
ticaron el pintarse la cabeza de rojo o danzar de noche alrededor
del fuego como algunos grupos chichimecas, dando al traste una
lectura facil y prejuiciosa de aberracién histérica. La represen-
tacion dancistica no es un libro de historia, sino un manifiesto
danzado de reivindicacién cultural contemporanea.

122



Asi, el estado de Guanajuato preserva una variedad de danzas
guerreras de hondas raices indigenas con argumentos disimiles
por el tipo de colonizacién en la zona noroeste —~donde perviven
las danzas de machete con un solo bando—, mientras en el noreste
y sureste se comparten variantes de danzas de Conquista reela-
boradas para identificar ya no a moros y turcos, sino a guerreros
chichimecas. No obstante las diferencias evidentes, subsiste entre
cientos de mestizos guanajuatenses un afdn por recuperar ese
pasado remoto de orgullo guerrero, por lo cual valdria la pena
apreciar y valorar dichas danzas como patrimonio fundamental
del estado.

123






Referencias

Acuna, A. (2008a). Bailar matachin entre los raramuri de la Sierra
Tarahumara. Sefia de identidad y distincién intracultural.
Nueva antropologia, 21(69), 105-128. Recuperado de: http://
www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S0185-06362008000200006. Fecha de consulta: 25 de
mayo de 2025.

.(2008b). Danza de matachines: Estructura y funcién
entre los raramuri de la Sierra Tarahumara. Revista de
Antropologia Iberoamericana, 3(1), 95-112. Recuperado de:
https://www.redalyc.org/pdf/623/62330106.pdf. Fecha
de consulta: 25 de mayo de 2025.

Alabanzas mds antiguas que se cantan en el Santuario de Jesiis Nazareno
de Atotonilco, Gto. (2009). México: Santuario de Atotonilco,
Gto, México.

Alcocer, F. de. (1559). Tratado del juego... Impreso en casa de
Andrea de Portonarijs. Espafa: Biblioteca del Banco
de Espafia. Recuperado de: https://repositorio.bde.es/
handle/123456789/4475. Fecha de consulta: 25 de mayo
de 2025.

Anénimo. (2015). Cantar del mio Cid en castellano moderno. Espaiia:
Biblioteca digital de Caja de Jubilaciones y Pensiones
Bancarias. Recuperado de: https://www.cjpb.org.uy/?s=-
cantar+mio+cid. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Anoénimo. (1998). El poema de Ferndn Gonzdlez. Espafia: Condado
de Castilla. Recuperado de: https://www.condadodecastilla.
es/cultura-sociedad/epica-medieval/el-poema-de-fer-
nan-gonzalez/. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Aramoni, M. E. (2014). El mundo prehispdnico de Guanajuato.
Plazuelas, lugar de la serpiente de fuego. México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia.

Arellano, 1. (2006). El gracioso en el teatro de Bances Candamo.
En O. Gorsse y F. Serralta (eds.). El siglo de oro en escena
(pp. 15-34). Espafia: Presses Universitaires du Mirail /

125


http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362008000200006
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362008000200006
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362008000200006
https://www.redalyc.org/pdf/623/62330106.pdf
https://repositorio.bde.es/handle/123456789/4475
https://repositorio.bde.es/handle/123456789/4475
https://www.cjpb.org.uy/?s=cantar+mio+cid
https://www.cjpb.org.uy/?s=cantar+mio+cid
https://www.condadodecastilla.es/cultura-sociedad/epica-medieval/el-poema-de-fernan-gonzalez/
https://www.condadodecastilla.es/cultura-sociedad/epica-medieval/el-poema-de-fernan-gonzalez/
https://www.condadodecastilla.es/cultura-sociedad/epica-medieval/el-poema-de-fernan-gonzalez/

Embajada de Espaa en Francia. Recuperado de: https://
books.openedition.org/pumi/2009?lang=es. Fecha de
consulta: 25 de mayo de 2025.

Arbeau, T. (1967). Orchesography: 16th-Century French Dance from
Court to Countryside. U.S.A.: Dover Publications.

Béez, L. (2008). Saberes y précticas terapéuticas entre los nahuas
de Naupan, Puebla. En P. Gallardo (coord.). Curanderos y
medicina tradicional en la Huasteca (pp. 209-237). México:
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Blanco, M. (1998). El movimiento revolucionario en Guanajuato,
1910-1913. México: Ediciones La Rana.

Bonfiglioli, Carlo. (2004). La epopeya de Cuauhtémoc en
Tlacoachistlahuaca. México: Universidad Auténoma
Metropolitana.

. (1996). “Chichimecas contra franceses: de los ‘salvajes’
y los ‘conquistadores”, en J. Jauregui y C. Bonfiglioli. Las
danzas de conquista. I. México contempordneo (pp. 91-115).
México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes /
Fondo de Cultura Econémica.

. (1995). Fariseos y matachines en la Sierra Tarahumara:
entre la Pasion de cristo, la transgresion comico-sexual y las
Danzas de Conquista. México: Instituto Nacional Indigenista
/ Secretaria de Desarrollo Social.

Brambila, R. (2001). “La zona septentrional en el posclasico”. En
L. Manzanilla y L. Lépez. Historia antigua de México. Vol.
III: El horizonte Poscldsico, (pp. 319-345). México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia / Universidad Nacional
Auténoma de México / Miguel Angel Porria Editores,

Braniff, B. (1998). Morales, Guanajuato y la tradicion Chupicuaro.
México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

_______ (1999). Morales, Guanajuato y la tradicion Tolteca.
México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Buenas noches Cruz Bendita... Misica ritual del Bajio. (2012). México:
Fonoteca del Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Cabranes, A. y Calvo, T. (2015). Franciscanos eminentes en terri-
torios de fronteras. México: El Colegio de Michoacén / El
Colegio de San Luis.

126


https://books.openedition.org/pumi/2009?lang=es
https://books.openedition.org/pumi/2009?lang=es

Capmany, A. de. (1805). Nuevo Diccionario Francés — Espaiiol.
Espaia: Imprenta de Sancha. Recuperado de: https://
books.google.es/books?id=vMFdDbmSGPOC&pg=PP7&d-
q=Gattel&lr=&as_drrb_is=q&as_minm_is=0&as_miny_
is=&as_maxm_is=0&as_maxy_is=&as_brr=1&source=-
gbs_selected_pages&hl=es#v=onepage&q&f=false. Fecha
de consulta: 25 de mayo de 2025.

Cérdenas, E. (1999a). La arquitectura de patio hundido y las
estructuras circulares en el Bajio: desarrollo regional e
intercambio cultural. En E. Williams y P. C. Weigand
(eds.). Arqueologia y etnohistoria. La region del Lerma (pp.
41-73). México: El Colegio de Michoacén.

. (1999b). El Bajio en el cldsico. Andlisis regional y orga-
nizacidn politica. México: El Colegio de Michoacan.

____.(2008). Método para el anilisis espacial de sitios
prehispénicos. Estudio de caso: el Bajio. PalapaI1I(1), 5-16.

. (2015). Peralta y la Tradicién Bajio. Arqueologia, arqui-
tectura y andlisis espacial. México: El Colegio de Michoacan.

Caro, J. (1984). El estio festivo: Fiestas populares del verano. Espafia:
Taurus.

Carrillo, A. (1996). Partidos y padrones del obispado de Michoacdn:
1680-1685. México: El Colegio de Michoacan / Gobierno
de Michoacan.

Castro, F. (1996). Nueva ley y nuevo rey. Reformas borbdnicas y
rebelion popular en Nueva Espaiia. México: El Colegio de
Michoacan.

CDI. (2010). Chichimecas. Pueblos indigenas en riesgo. México:
Comisién Nacional para el Desarrollo de los Pueblos
Indigenas.

Cerdeira, C. (1897). El tributo de las cien doncellas y la batalla de
Clavijo. Espafia: Tipografia de José M. Paredes. Recuperado
de: https://www.clavijo.es/wp-content/uploads/2022/10/
El_Tributo_de_las_100_doncellas_y_la_Batalla_de_Clavijo.
pdf. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Cervantes, B. y Crespo A. M. (2004). Tradicién vy ritualidad en
la construccién de un territorio: los otomies del Rio Laja.
Regiones 14, 117-142.

127


https://www.clavijo.es/wp-content/uploads/2022/10/El_Tributo_de_las_100_doncellas_y_la_Batalla_de_Clavijo.pdf
https://www.clavijo.es/wp-content/uploads/2022/10/El_Tributo_de_las_100_doncellas_y_la_Batalla_de_Clavijo.pdf
https://www.clavijo.es/wp-content/uploads/2022/10/El_Tributo_de_las_100_doncellas_y_la_Batalla_de_Clavijo.pdf

Cervantes, M. y Martinez, A. (2017). Indios broncos y tlahualiles
como danzas de conquista. Experiencia y apropiacién de la
danza desde la psicologia social cultural. En G. Medrano y
E. Rangel (coords.). Hacedores de danza. Danzas tradicionales
de México (pp. 121-132). México: Universidad de Guanajuato
/ Universidad Auténoma de Ciudad Juérez.

Ciudad Real, A. de. (1993). Tratado curioso y docto de las grandezas
de la Nueva Espafia. 2 tomos. México: Universidad Nacional
Auténoma de México.

Cérdova, D. (2018). La danza de matachines en Ciudad Judrez.
Prdcticas y significaciones. México: Universidad Auténoma
de Ciudad Judrez. Recuperado de: https://elibros.uacj.mx/
omp/index.php/publicaciones/catalog/view/130/113/774-
1. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Correa, P. M. (2004). Los xtchiles: ofrendas para los ancestros.
Regiones 14, 143-154.

Cortés, H. (2019). Cartas y relaciones de Herndn Cortés al Emperador
Carlos V. Imprenta Central de los Ferrocarriles. Espana:
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. Recuperado de:
http://www.cervantesvirtual.com/obra/cartas-y-relacio-
nes-de-hernan-cortes-al-emperador-carlos-v-974782/.
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Covarrubias, S. de. (1611). Tesoro de la lengva castellana, o espaiiola.
Espaiia: Luis Sinchez, impresor del Rey. Recuperado de:
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vim?id=0000178994&page=1.
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Crespo, A. M. y Cervantes, B. (1990). Raiz colonial de la tradicién
otomiana en la regién Guanajuato-Querétaro. Historias
24, 87-107.

Croda, R. (2009). Una mirada a los carnavales indigenas del norte
de Veracruz. En L. Bdez, y M. G. Garrett (coords.). Los ros-
tros de la alteridad. Expresiones carnavalescas en la ritualidad
indigena (pp. 149-164). México: Consejo Veracruzano de
Arte Popular.

de Espinoza, L. F. (2003). Crénica franciscana de Michoacdn. México:
Universidad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo /
Morevallado editores.

128


https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/view/130/113/774-1
https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/view/130/113/774-1
https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/view/130/113/774-1
http://www.cervantesvirtual.com/obra/cartas-y-relaciones-de-hernan-cortes-al-emperador-carlos-v-974782/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/cartas-y-relaciones-de-hernan-cortes-al-emperador-carlos-v-974782/
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000178994&page=1

delaRea, A. (1996). Crénica de Alonso de la Rea. México: El Colegio
de Michoacén / Fideicomiso Teixidor.

Diaz, B. (1632). Historia Verdadera de la Conquista de la Nueva
Espafia. Imprenta del Reyno. Espafia: Biblioteca Virtual
Miguel de Cervantes. Recuperado de: http://www.cervan-
tesvirtual.com/descargaPdf/historia-verdadera-de-la-con-
quista-de-la-nueva-espana-953339/. Fecha de consulta: 25
de mayo de 2025.

Doménech, F. (2007). Los Trufaldines y el teatro de los Cafios del
Peral: (la commedia dell'arte en la Espaiia de Felipe V). Espana:
Editorial Fundamentos.

Elias, F. (2014). La colonizacién ganadera en el Valle de los Chichimecas.
La comarca y el desarrollo de una élite ganadera, 1540-1610.
México: Férum Cultural Guanajuato.

Espejel, C. (2004). Voces, lugares y tiempos. Claves para comprender
la Relacién de Michoacan. [Tesis de doctorado en historial.
El Colegio de Michoacin.

Galaviz, M. E. (1971). Descripcién y pacificacién de la Sierra
Gorda. Estudios de historia novohispana 4(4), 1-37.

Gerhard, P. (1986). Geografia histérica de la Nueva Espafia, 1519-
1821. México: Universidad Nacional Auténoma de México.

Gonziélez, A. (1996). Los concheros: La (re)conquista de México.
En J. Jauregui y C. Bonfiglioli (coords.). Las danzas de
conquista I. México contempordneo (pp. 207-227). México:
Fondo de Cultura Econémica / Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes.

Gonzilez, 1. (1985). El Obispado de Michoacdn en 1765. México:
Gobierno de Michoacén.

Gonzilez, M. (2009). El rastro del otro: Carnaval como deixis
nahua, el caso de Xochiatipan, Hidalgo. En L. Béez, y M.
G. Garrett (coords.). Los rostros de la alteridad. Expresiones
carnavalescas en la ritualidad indigena (pp. 231-269). México:
Consejo Veracruzano de Arte Popular.

Gonzilez, P. (2000). Geografia local del estado de Guanajuato.
México: Ediciones La Rana.

Guevara, M. (2001). Guanajuato diverso: Sabores y sinsabores de su
ser mestizo. México: Ediciones La Rana.

129


http://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/historia-verdadera-de-la-conquista-de-la-nueva-espana-953339/
http://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/historia-verdadera-de-la-conquista-de-la-nueva-espana-953339/
http://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/historia-verdadera-de-la-conquista-de-la-nueva-espana-953339/

Gutiérrez, N. (2012). Mitos nacionalistas e identidades étnicas. Los inte-
lectuales indigenas y el Estado mexicano. México: Universidad
Nacional Auténoma de México.

Harris, M. (2000). Aztecs, Moors, and Christians: Festivals of Reconquest
in Mexico and Spain. U.S.A.: University of Texas press.

_______ (2008). One name, many dances: Differentiating
the Danzas de los Matachines. En Matachines; Essays for
the 2008 Gathering (pp. 15-18). U.S.A. New Mexico Arts.
Recuperado de: https://nmbhistoricsites.org/assets/files/
taylor/Matachines_Essays.pdf. Fecha de consulta: 25 de
mayo de 2025.

Herbers, K. (2015). Santiago Matamoros: smito o realidad de la
Reconquista? En M. F. Rios. El mundo de los conquistadores
(pp- 307-320). México: Universidad Nacional Auténoma
de México.

Horecasitas, F. (1980). La danza de los tecuanes. Estudios de Cultura
Ndhuatl 14,239-286. Recuperado de: https://nahuatl.histo-
ricas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78428. Fecha
de consulta: 25 de mayo de 2025.

Hurtado, M. H. de J. (2011). Tastoanes de Tonald. Danza guerrera
acompariiada de tambor y chirimia. México: Universidad de
Guadalajara / Ayuntamiento de Tonal4.

Ibarra, J. (2012). Con estos pies que la virgen me dio. México:
Universidad Auténoma de Nuevo Ledn / El arbol ediciones.

Jéauregui, J. y Bonfiglioli, C. (coords.). (1996). Las danzas de con-
quista I. México contempordneo. México: Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes / Fondo de Cultura Econémica.

Jéuregui, A. (2016). Relato histérico de Guanajuato y otros textos.
México: Ediciones La Rana / Universidad de Guanajuato.

Lara, G. (2007). El cristo viejo de Xichil. Resistencia y rebelion en la
Sierra Gorda durante el siglo XVIII. México: Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes / Universidad Auténoma de
Tamaulipas.

—————————— .(2009). El cristianismo en el espejo indigena. Religiosidad
en el occidente de la Sierra Gorda, siglo XVIII. México:
Universidad Nacional Auténoma de México / Universidad
Auténoma de Tamaulipas.

130


https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78428
https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78428

Lara, J. L. (2005). El barrio de Mazahuas de la ciudad de Guanajuato.
México: Presidencia Municipal de Guanajuato.

Le6n-Portilla, M. (2009). Otitocuepqueh: Regresamos. Los po-
bladores prehispanicos de Guanajuato. Estudios de Historia
Ndhuatl 40, 47-59.

Lépez, F. (1554). Historia de México, con el descubrimiento de Nueva
Espafia. México: Tuan Bellero. Recuperado de: https://
1a600702.us.archive.org/33/items/historiademexico00l-
pez/historiademexicoOOlpez.pdf. Fecha de consulta: 25 de
mayo de 2025.

Martinez, A. (2012). Indios Broncos del noroeste de Guanajuato.
México: Universidad de Guanajuato / Editorial Las Sibilas.

_______ (2013). La danza en Guanajuato. Una diversidad
desconocida. Antropologia. Boletin del INAH 95, 118-127.

___ . (2018). El arbol podrido de la naturaleza. El mito
del arpa yoreme durante semana santa. En A. Martinez
(coord.). Como una gente. El uso del arpa entre los pueblos
indigenas de México (pp. 23-50). México: Universidad de
Guanajuato.

Martinez, A.yJasso L. J. (2017). Matachines, moros y chichimecas.
Personajes de la otredad en las danzas de conquista euro-
peas en México. En R. Sanchis, y F. Massip. La dansa dels
altres. Identitat i alteritat en la festa popular (pp. 267-282).
Espafia: Afers / ICONODANSA / LAiREM.

Martinez, A, Wright, D. y Jasso, L. J. (2016). Guerreros chichi-
mecas: la reivindicacién del indio salvaje en las danzas de
Conquista. Relaciones 145(37), 251-278.

Martinez, R. (2007). Los enredos del diablo: o de cémo los nahuales
se hicieron brujos. Relaciones 111(28), 189-216. Recuperado
de: https://www.redalyc.org/pdf/137/13711107.pdf. Fecha
de consulta: 25 de mayo de 2025.

Medina, A. (2015). La cosmovisién mesoamericana. La con-
figuracién de un paradigma. En A. Gdmez y A. Lépez
(coords.). Cosmovisién mesoamericana. Reflexiones, polémicas
y etnografias (pp. 52-120). México: El Colegio de México /
Fondo de Cultura Econémica / Benemérita Universidad
Auténoma de Puebla.

131


https://ia600702.us.archive.org/33/items/historiademexico00lpez/historiademexico00lpez.pdf
https://ia600702.us.archive.org/33/items/historiademexico00lpez/historiademexico00lpez.pdf
https://ia600702.us.archive.org/33/items/historiademexico00lpez/historiademexico00lpez.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/137/13711107.pdf

Medrano, G. (2001). Danza de Indios de Mesillas. México: El Colegio
de Michoacan.

Mendoza, M. (1996). La danza de matachines entre los yaquis. En
J. Jauregui, M. E. Olavarria y V. Franco (coords). Cultura
y comunicacion. Edmund Leach in memoriam (pp. 437-448).
México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologia Social / Universidad Auténoma Metropolitana.

Moedano, G. (1972). Los hermanos de la Santa Cuenta, un culto
de crisis de origen chichimeca. XII Mesa Redonda. Religion.
México: Sociedad Mexicana de Antropologia.

. (1988). Expresiones de la religiosidad popular guana-
juatense: las velaciones, Arqueologia e historia guanajuatense.
Homenaje a Wigberto Jiménez Moreno. México: El Colegio
del Bajio.

Molina, A. de. (1571). Vocabulario en lengua castellana y mexicana.
Casa de Antonio Espinosa. Espaiia: Biblioteca Virtual
Miguel de Cervantes. Recuperado de: http://www.cer-
vantesvirtual.com/obra/vocabulario-en-lengua-castella-
na-y-mexicana/. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Navas-Courbon, C. (2014). El matachin de Guapi (Cauca-
Colombia): entre ritual universal y acto libertador. En
M. Gonzilez (coord.). Carnavales y nacién: Estudios sobre
Brasil, Colombia, Costa Rica, Cuba y Venezuela (pp. 126-157).
Colombia: Intercultura. Recuperado de: https://www.
researchgate.net/publication/305324217_Carnavales_y_
nacion_Estudio_sobre_Brasil_Colombia_Costa_Rica_
Cuba_y_Venezuela_de_Marco_Gonzalez_Perez_
Compilador_Bogota_Corporacion_de_Estudios_
Interculturales_aplicados_2014_284_paginas. Fecha de
consulta: 25 de mayo de 2025.

Nuifiez, E. (2004). El “otro” como ser diabdlico: “Poema de mio
Cid” y “Poema de Ferndn Gonzélez”. Espaiia: Biblioteca
Virtual Miguel de Cervantes. Recuperado de: http://www.
cervantesvirtual.com/obra-visor/el-otro-como-ser-diabli-
co---poema-de-mio-cid-y-poema-de-fernn-gonzlez-0/ht-
ml/0002a5e2-82b2-11df-acc7-002185¢ce6064_9.html#I_0_.
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

132


http://www.cervantesvirtual.com/obra/vocabulario-en-lengua-castellana-y-mexicana/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/vocabulario-en-lengua-castellana-y-mexicana/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/vocabulario-en-lengua-castellana-y-mexicana/

Ortiz, S. M. (2015). El culto guadalupano y la danza de Matachines
en la ciudad de Chihuahua. En F. Biez-Jorge, e . Lagarriga.
Los rumbos del pensamiento (pp. 209-231). México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia.

Pérez, A. (1988). Notas sobre la rebelion de Sierra Gorda. En ].
A. Salazar (coord.). Guanajuato: evolucion social y politica
(pp. 193-231). México: El Colegio del Bajio.

Pérez, J. A., et. al. (1996). Geologia del volcan Palo Huérfano,
Guanajuato, México. Revista Mexicana de Ciencias Geoldgicas
13(2), 174-183.

Piamonte, N de (trad.) (1765). Historia del Emperador Carlo
Magno en la qual se trata de las grandes proezas y hazafias
de los doce Pares de Francia, y de como fueron vendidos por
el traydor Ganalon, y de la cruda batalla que huvo Oliveros
con Fierabrds, rey de Alejandria. Madrid: Oficina de don
Manuel Martin. Recuperado de: https://archive.org/de-
tails/HistoriaDelEmperadorCarloMagno1765/page/n7/
mode/2up. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Powell, P. W. (1977). La guerra chichimeca (1550-1600). México:
Fondo de Cultura Econémica.

Preciado, C. A. (2007). Guanajuato en tiempos de la Intervencion
Francesa y el Segundo Imperio. México: Universidad de
Guanajuato.

Prieto, G. (1857). Viajes de érden suprema, por Fidel. México:
Imprenta de Vicente Garcia Torres.

Ramos, M. (2002). La danza en México. Visiones de cinco siglos.
México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes
/ Instituto Nacional de Bellas Artes / Escenologia.
Recuperado de: http://inbadigital bellasartes.gob.mx:8080/
jspui/handle/11271/759. Fecha de consulta: 25 de mayo
de 2025.

Rangel, E. (2012). Imdgenes e imaginarios. Construccion de la region
cultural de Nuestra Sefiora de Huajicori. México: Universidad
Auténoma de Ciudad Juérez / El Colegio de Michoacén.

Razo, J. D. (2013). Sincretismo religioso en la velacién de los
concheros del Bajio a la Santa Cruz del Cerro de Culiacan,
Guanajuato. Testimonio musico-literario inédito del

133


https://archive.org/details/HistoriaDelEmperadorCarloMagno1765/page/n7/mode/2up
https://archive.org/details/HistoriaDelEmperadorCarloMagno1765/page/n7/mode/2up
https://archive.org/details/HistoriaDelEmperadorCarloMagno1765/page/n7/mode/2up
http://inbadigital.bellasartes.gob.mx:8080/jspui/handle/11271/759
http://inbadigital.bellasartes.gob.mx:8080/jspui/handle/11271/759

etnélogo Gabriel Moedano Navarro. Antropologia. Boletin
del INAH 95:102-110.

Reyes, A. (coord.). (2006). Los que estdn benditos. El mitote comunal
de los tepehuanes de Santa Maria Ocotdn. México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia.

Rionda, . (1996). La compaiiia de Jesiis en la Provincia Guanajuatense
1590-1767. México: Universidad de Guanajuato.

Rionda, L. M. (1990). Las culturas populares guanajuatenses ante
el cambio modernizador. Relaciones 41(XI), 79-115.
Rodriguez-Loubet, F. (2016). San Luis Potosi y Gran Tunal en el
Chichimecatldn del México antiguo. Arqueologia y etnohistoria.
México: El Colegio de San Luis / Fomento Cultural del

Norte Potosino.

Romero, B. (2009). The Matachines Danza as intercultural
Discourse. En O. Njjera-Ramirez, N. E. Canta y B. M.
Romero. Dancing across borders. Danzas y bailes mexicanos
(pp- 185-205). U.S.A.: University of Illinois Press.

Romero, J. G. (1862). Noticias para formar la historia y la estadistica
del Obispado de Michoacdn. México: Imprenta de Vicente
Garcia Torres.

Ruiz, J. C. (2004). Dolores antes de la independencia. México: El
Colegio de Michoacin / El Colegio de San Luis / Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social.

Sahagun, B. de. (1830). Historia general de las cosas de Nueva
Espatia, Tomo III, Libro X. México: Imprenta de
Alejandro Valdés. Universidad Auténoma de Nuevo
Leoén. Recuperado de: http://cdigital.dgb.uanl.mx/
1a/1080012524_C/1080012525_T3/1080012525_MA.PDF.
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Salinas, M. S. (2015). Evangelizadores en el norte del obispado
de Michoacin y los relatos de la llegada del cristo de la
Congquista a la villa de San Felipe. En R. Castafieda y R.
A. Pérez (coords.) Entre la solemnidad y el regocijo. Fiestas,
devociones y religiosidad en Nueva Espaia y el mundo hispdnico
(pp. 119-138). México: El Colegio de Michoacan / Centro
de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia
Social.

134


http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080012524_C/1080012525_T3/1080012525_MA.PDF
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080012524_C/1080012525_T3/1080012525_MA.PDF

Santa Maria, G. (2003). Guerra de los chichimecas (México 1575 Zirosto
1580). México: El Colegio de Michoacan / Universidad de
Guadalajara / El Colegio de San Luis.

Siméon, R. (2014). Diccionario de la lengua ndhuatl o mexicana.
México: Siglo XXI editores.

Stephenson, C. (ed.) (2008). Matachinesj Essays for the 2008
Gathering. U.S.A.: New Mexico Arts. Recuperado de:
https://nmhistoricsites.org/assets/files/taylor/Matachines_
Essays.pdf. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Tanck, D. (1999). Pueblos de indios y educacion en el México colonial,
1750-1821. México: El Colegio de México.

Taylor, W. B. (1999). Ministros de lo sagrado: sacerdotes y feligreses en
el México del siglo XVIII. México: El Colegio de Michoacin
/ Secretaria de Gobernacién / El Colegio de México.

Torreblanca, C. A. (2015). El Céporo. Una antigua ciudad bajo la
nopalera. México: Instituto Nacional de Antropologia e
Historia / Ediciones La Rana.

Tovar, R. (2002). Geografia de Guanajuato: escenario de su historia.
México: Universidad de Guanajuato.

Tutino, J. (2016). Creando un nuevo mundo. Los origenes del ca-
pitalismo en el Bajio y la Norteamérica espafiola. México:
Universidad Intercultural del Estado de Hidalgo / El Colegio
de Michoacén / Fondo de Cultura Econémica.

Urbina, M. L. (2012). La lucha armada de las capitanias de las
danzas de arco y flecha durante el Porfiriato. Estudios de
cultura otopame 8, 73-106.

_________ (2013). Indigenas, danzantes y rebeldes (La otra
historia: planes de las luchas indigenas en Querétaro y
Guanajuato durante el Porfiriato), Ciencia@UAQ 6(1), 3-19.

Uzeta, J. (2004a). El camino de los santos. Historia y ldgica cultural
otomi en la Sierra Gorda guanajuatense. México: El Colegio
de Michoacén / Ediciones La Rana.

. (2004b). Ejidatarios y chichimecas: Identidad india
a través de la formacién de un ejido guanajuatense. En P.
Moctezuma, et. al. Guanajuato: aportaciones recientes para
su estudio. México: El Colegio de San Luis / Universidad
de Guanajuato.

135



___________ (2011). Memorias del margen serrano: Atarjea,
Guanajuato, 1871-2008. México: El Colegio de Michoacan.

Valdez, A. G. (2011). Los guerreros césmicos de la Gran Chichimeca.
Registro dancistico de la danza de Matlachines El Visitador.
[Tesis de licenciatura en danza folklérica] Escuela Nacional
de Danza Folklérica.

Vargas, N. (2013). Danzantes de sol y luna. Tradicién y memoria
de la Danza Conchera en el noreste de Guanajuato. México:
Universidad de Guanajuato.

Vazquez, A. (2010). Xi'oi. Los hombres verdaderos. Atlas etnogrdfico.
Pames de la Sierra Gorda queretana. México: Universidad
Auténoma de Querétaro.

Velasco, P. de. (2006). Danzar o morir: Religion y resistencia a la
dominacion en la cultura tarahumara. México: Universidad
Iberoamericana / Instituto Tecnolégico y de Estudios
Superiores de Occidente.

Vian Herrero, A. (1999). Anticlericalismo, reescritura propia y
reescritura ajena en El Crotalon: el banquete de la misa nueva
(canto XVII). Criticén 76, 23-52. Recuperado de: https://
cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/076/076_025.
pdf. Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Villalén, C. de. (1999). El Crotalén / de Cristophoro Gnophoso. Esparia:
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. Recuperado de:
http://www.cervantesvirtual.com/obra/el-crotalon--0/.
Fecha de consulta: 25 de mayo de 2025.

Villasefior, J. A. (1992). Theatro americano. Descripcion general de
los Reynos y Provincias de la Nueva Espafia y sus jurisdicciones.
México: Editorial Trillas.

Viramontes, C. (2000). De chichimecas, pames y jonaces. Los re-
colectores-cazadores del semidesierto de Querétaro. México:
Instituto Nacional de Arqueologia e Historia.

Viramontes, C. y Flores, L. M. (2017). La memoria de los ancestros.
El arte rupestre de Arroyo Seco, Guanajuato. México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia / Ediciones La Rana.

Warman, A. (1972). La danza de moros y cristianos. México:
Instituto Nacional de Antropologia e Historia / Secretaria
de Educacién Piblica.

136


http://www.cervantesvirtual.com/obra/el-crotalon--0/

Weckmann, L. (1994). La herencia medieval de México. México: El
Colegio de México / Fondo de Cultura Econémica.

Wright, D. (1999). La Conquista del Bajio y los origenes de San Miguel
Allende. México: Fondo de Cultura Econémica / Editorial
de la Universidad del Valle de México.

Ybarra, C. (2015). Influencia de la urbanizacién y ruralizacién en
la transformacion de las danzas de Huehues y la danza de
Matachines de Hidalgo en la festividad de Xantolo: andlisis
comparativo. [Tesis de licenciatura en danza folklérica]
Escuela Nacional de Danza Folkldrica.

Zamora, V. (2004). Asentamientos prehispénicos en el estado de
Guanajuato. Acta Universitaria 14(2), 25-44.

Zepeda, G. (2010). Caniada de la Virgen. Refugio de los muertos y
los ancestros. México: Instituto Nacional de Antropologia
e Historia.

137






UNIVERSIDAD DE GUANAJUATO

Dra. Claudia Susana Gémez Lépez
Rectora General

Dr. Salvador Herndndez Castro
Secretario General

Dra. Diana del Consuelo Caldera Gonzilez
Secretaria Académica

Dra. Graciela Ma. de la Luz Ruiz Aguilar
Secretario de Gestion y Desarrollo

Dra. Elba Margarita Sinchez Rolén
Coordinadora del Programa Editorial Universitario



Danzas guerreras en Guanajuato.
Historia, vestuario y reivindicacién
identitaria, terminé su tratamiento
editorial en el mes de diciembre de
2025. En su composicién se utilizé
la fuente tipografica Crimson Text
de 9,11, 14, 18 y 24 puntos.

El cuidado de la edicién estuvo

a cargo de Jaime Romero Baltazar
y Jonthan Ebed Mirus Ruiz.



	INTRODUCCIÓN
	PARTE I. HISTORIA Y REIVINDICACIÓN INDÍGENA
	CAPÍTULO I
	Lo propio en lo diverso
	Entre altos y bajíos
	La danza como indicador cultural


	CAPÍTULO II
	Prácticas culturales y poblamiento indígena 
	Fundaciones en tierra chichimeca
	Ritos e idolatrías
	Estancias de frontera


	CAPÍTULO III
	Padrones y conformación pluriétnica del Bajío guanajuatense
	Cifras poblacionales durante el siglo xviii
	Reflexiones preliminares
	PARTE II. DANZAS, VESTUARIOS Y ESTEREOTIPOS


	CAPÍTULO IV
	Danzas guerreras y de Conquista en el occidente                 de México
	Variantes de bandos oponentes
	El estereotipo europeo en América
	Del moro hereje al hechicero diabólico

	Variantes de bando único acompañando a la imagen
	Matachines, bufones y desvergonzados
	Los matachines devotos

	Apropiación simbólica de las danzas


	CAPÍTULO V
	Variantes de danzas guerreras en el estado de Guanajuato
	Danzas con dos bandos oponentes en Guanajuato
	Los 12 pares de Francia
	Moros y cristianos
	Chichimecas contra franceses

	Danzas guerreras de un solo bando en Guanajuato
	Danza cortesana de paloteros
	Danza de indios de varas o machetes
	Danza de rayados o chichimecas
	Danzas concheras y aztecas
	Danzas chichimecas sin bando oponente

	Una cronología dancística


	CAPÍTULO VI
	Representación, vestuario e identidad en las danzas        guerreras de Guanajuato
	Bandos católicos
	Los pares de Francia
	Los cristianos
	Franceses
	Bastoneras o de escolta
	Vaqueros

	Bandos infieles
	Turcos
	Moros
	Chichimecas

	Un solo bando nativo
	Guerreros cortesanos
	Indios con varas o machetes
	Indios piel roja
	Concheros
	Aztecas
	Danzantes New Age de la mexicanidad



	CONCLUSIONES
	Referencias



